
Michpatim





Michpatim

« Le propriétaire se rendra chez Elokim » : 
s’occuper de ses affaires personnelles  avec 

foi et con iance en Hachem

« Et vous veillerez à tout ce que Je vous ai 
dit, et vous ne mentionnerez pas le nom de d-ieux 
étrangers ; qu’ils ne soient pas entendus par 
votre bouche. » (23, 13)

Les Richonim se sont déjà attelés à 
expliquer ce verset : en effet, ce qui est 
concerné par l’expression ″tout ce que Je vous 
ai dit″ et auquel il faut particulièrement 
veiller n’y est pas mentionné explicitement. 
En outre, il faut également comprendre le 
rapport entre le début et la fin du verset, à 
savoir : « et vous ne mentionnerez pas le nom 
de d-ieux étrangers ; qu’ils ne soient pas entendus 
par votre bouche ». 

Certains Tsadikim en donnent l’explication 
suivante [basée sur les propos du Or Lé 
‘Haïm de Zletchov] :

On sait que le Saint-Béni-Soit-Il a créé 
Son monde à l’aide de dix paroles (Pirké Avot 
5, 1), et qu’Il a fixé des lois aux cieux et à la 
Terre. Il a fondé la Terre et tout ce qu’elle 
contient et a mis en place un monde régi 
par des lois naturelles. En outre, Il nous a 
ordonné, à nous aussi, de nous conduire 
suivant cet ordre naturel, comme l’enseignent 
‘Haza’l (Sifri Par. Réhé) en rapportant le verset : 
« Et Je vous bénirai dans tout ce que vous ferez 
» ou encore : « L’homme sort à sa tâche et à son 
labeur du matin jusqu’au soir » (Téhilim 104, 23), et 
beaucoup d’autres encore… Néanmoins, 
loin de l’homme doit être la pensée qu’il y 
a une force dans les lois de la nature, à 
savoir que s’il accomplit telle action naturelle, 
il connaîtra la réussite et s’expose à l’échec 
s’il s’en abstient. Au contraire, il devra avoir 
une foi intègre que tout, absolument tout, 
est le fruit de la conduite d’Hachem et de 
Sa volonté, et qu’il n’y a aucune ″nature″ 
dans le monde. Un phénomène qui nous 
semble ″naturel″, selon l’ordre habituel du 

monde, ne l’est que parce que le Saint-
Béni-Soit-Il au même instant veut qu’il se 
produise ainsi. Même lorsqu’un homme 
accomplit sa part d’efforts personnels 
(Hichtadloute) pour subvenir à ses besoins ou 
dans tout autre domaine, il gardera la 
conviction que cette Hichtadloute ne sert à 
rien. Si Hachem veut qu’il réussisse, il 
réussira même sans cela. En revanche, si 
Hachem ne le veut pas, il ne connaîtra pas 
l’ombre d’un succès même au prix d’une 
Hichtadloute infinie. Penser que les lois de 
la nature puissent avoir une quelconque 
force indépendante du Saint-Béni-Soit-Il, 
Créateur de tous les mondes, fort et Tout-
Puissant, s’apparente à croire qu’il existe 
une force dans d’autres d-ieux ח"ו.

A la lumière de ce qui précède, notre 
verset : « Vous veillerez à tout ce que Je vous 
ai dit » peut s’expliquer ainsi : ″Prenez garde 
et veillez à bien vous souvenir de ce 
fondement de toute Emouna pure, selon 
lequel tout ce qui arrive dans ce monde est 
‘ce que Je vous ai dit’. Tout provient de la 
même force contenue dans ces dix paroles 
que J’ai dit(es) en créant le monde.″ La parole 
de notre D. se perpétuera à jamais. Par 
conséquent, la création et tout ce qu’elle 
contient ainsi que tous les évènements qui 
s’y déroulent entre ses habitants n’existent 
que par la volonté Divine et par Sa providence 
individuelle envers chaque créature. La suite 
du verset vient nous mettre en garde contre 
la pensée qu’il existe une force dans les lois 
de la nature ח"ו. Le mot הטבע (″la nature″) a 
d’ailleurs la même valeur numérique, comme 
on le sait, que א-ל-ה-ים (″les d-ieux″), allusion au 
fait que celui qui croit dans les forces de la 
nature ressemble à celui croit dans des d-ieux 
étrangers. « Et vous ne mentionnerez pas le 
nom de d-ieux étrangers » nous dit la fin du 
verset, autrement dit : Gardez-vous de croire 
dans la nature, car c’est comme si vous 
mentionniez et que vous placiez votre 
confiance dans des d-ieux étrangers רח"ל.

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Michpatim

Un exemple de ce qui précède nous est 
donné dans les versets suivants (21, 18-19) : « 
Lorsque deux hommes se disputent et que l’un 
frappe son prochain d’une pierre ou du poing, et 
que, sans mourir, il tombe alité (…) il lui donnera 
seulement son chômage et guérir, il guérira », et 
la Guemara (Baba Kama 85a) de commenter : 
″guérir, il guérira, de là on apprend que l’on 
a donné au médecin l’autorisation de guérir″. 
Les commentateurs ajoutent, en outre, qu’ici, 
la Torah dévoile que celui qui tombe 
malade est tenu de faire une ″Hichtadloute″, 
ce qui signifie consulter des médecins qui le 
guérissent de son mal. Cependant, que D. le 
préserve de placer sa confiance dans les 
médecins et dans les remèdes : qu’il ne 
pense pas que c’est en allant chez le médecin 
et en prenant des médicaments qu’il guérit 
de sa maladie. Il doit, au contraire, être 
convaincu que c’est le Saint-Béni-Soit-Il 
qui est ″le médecin de toute chair″, et que 
c’est uniquement par Sa volonté qu’il 
obtiendra la guérison. Le médecin ne guérit 
rien du tout, et un homme ne se rend chez 
lui que dans le seul but d’accomplir les 
termes du verset : « guérir, il guérira » qui lui 
ordonne de faire une Hichtadloute en vue 
de sa guérison.

Dès lors, on comprendra bien mieux ce 
que de nombreux grands Rabbanim (cela est 

ramené dans le ″Divré Eliaou″ au nom du Gaon de Vilna) 
ont exprimé à propos du malade auquel les 
médecins ôtent tout espoir de guérir et 
″prédisent″ une mort certaine רח"ל. A 
l’unisson, ils disent tous que la permission 
donnée aux médecins (par la Torah) est 
uniquement celle de ″guérir″, mais qu’ils 
n’ont aucun droit de décourager en 
prédisant l’avenir… Il ne faut donc pas 
prendre en considération leur avis à ce 
sujet. Que D. préserve de perdre espoir et 
confiance en Hachem ! Ce qui a été dit plus 
haut au sujet de la Hichtadloute nous permet 
de le comprendre. En vérité, le médecin ne 
fait rien et c’est le Saint-Béni-Soit-Il le 
véritable médecin. C’est juste en raison du 
décret de devoir faire cette démarche que 
nous allons consulter un professionnel de 

santé. Mais, en fait, il n’a aucun pouvoir, ni 
aucune connaissance de prédire l’avenir…

On trouve même, à ce sujet, des paroles 
explicites et extraordinaires chez les grands 
Maîtres des Richonim. Le Chilté Guiborim, 
par exemple, écrit (Sanhédrine, à la fin du 8ème chap. 
18b dans les pages du Rif) : « (…) car nombreux sont 
ceux qui ont été condamnés par les 
médecins (mais qui, en vérité) sont proches de la 
guérison. » Le Méiri écrit également (dans son 
livre ″Maguène Avot″) dans le même sens : « Même 
lorsque les médecins lui diront qu’il n’a 
plus aucune solution à part celle-là, 
combien de portes possède Hachem par 
lesquelles Il peut guérir et auxquelles les 
médecins n’accordent même pas leur 
attention. »

Dans les commentaires au sujet du 
psaume (30) שיר חנוכת הבית לוד que David a écrit 
sur l’inauguration du Temple, on voit que 
lui-même était une fois sur le point de mourir 
et fut finalement guéri. Le Malbim sur le 
verset (12) : הפכת מספדי למחול לי [« Tu as transformé 
mon oraison funèbre en une ronde »] nous le 
décrit : ″Tous s’étaient déjà réunis pour 
faire son oraison funèbre, pensant qu’il 
était mort. Et soudain, son âme revint en 
lui, de telle sorte que tous ceux qui s’étaient 
rassemblés et se tenaient autour de son lit, 
se mirent à faire des rondes et à danser en 
tournant.″

Dans son livre ″‘Houte Haméchoulach″, 
l’auteur rapporte une histoire extraordinaire :

Lorsque le Ketav Sofer avait six ans, il 
tomba gravement malade. Comme il était en 
danger, les médecins ″décrétèrent″ sa mort 
prochaine. Ils firent donc appeler la ‘Hévra 
Kadicha afin de faire le nécessaire selon 
leurs coutumes. On alluma des bougies et 
on récita les prières d’usage dans ces 
circonstances. Des experts en médecine 
s’assirent dans la chambre où se trouvait le 
lit et déclarèrent au père du malade (le ‘Hatam 
Sofer) : « Maître, nous savons que vous êtes 
un homme de D. et un Saint. Si par vos 
prières, vous ne pouvez pas sauver votre 
fils, alors nous n’avons, de notre côté, aucun 
espoir. »



 Au Puits de La Paracha - Michpatim 5

A ces mots, le ‘Hatam Sofer alla se tenir 
dans un coin de la chambre, près d’une 
caisse où se trouvaient ses écrits. Et il se mit 
à invoquer la miséricorde d’Hachem dans 
une courte prière. L’enfant, au comble de sa 
maladie, se mit à crier : « Chéma Israël, 
Hachem Elokénou, Hachem E’had ! » Le 
père et le fils furent exaucés et leur prière fut 
entendue.

« A présent, nous avons davantage 
conscience, dirent les médecins, que tu es un 
homme de D., car à ce qui semble pour 
l’heure, l’espoir d’une guérison est revenu 
dans nos cœurs.

-Pour ma part, leur répondit le ‘Hatam 
Sofer, l’espoir ne m’a jamais quitté. La 
bonté d’Hachem et sa miséricorde n’ont pas 
de limite ! »

Tous furent témoins que le malade reprit 
vie. Les gens de la ‘Hévra Kadicha éteignirent 
les bougies et s’en allèrent.

 Il est rapporté dans la suite de l’histoire 
que lorsque le Ketav Sofer arriva à l’âge de la 
Bar Mitsva, les membres de la ‘Hévra Kadicha 
lui offrirent un écrin en argent contenant des 
petites bougies de cire, ces mêmes bougies 
qu’ils avaient allumées lors du rituel au cours 
duquel l’âme s’extrait de son enveloppe (ce qui 
finalement n’eut pas lieu, grâce à D.).

Rapportons à ce sujet quelques ″recettes″ 
et conseils à accomplir dans ces moments 
difficiles :

Premièrement, et c’est le plus évident, 
prier le Créateur du monde, qui est Tout-
Puissant pour annuler les décrets, comme il 
est écrit (Rois II 20, 1) : « En ce temps-là, ‘Hizkiaou 
tomba malade et fut sur le point de mourir 
; le prophète Ichaïaou, fils d’Amots, vint chez lui 
et lui dit : ″Ainsi parle Hachem : ‘Donne des 
ordres à ta maison, parce que tu vas mourir et tu 
ne vivras pas.’″ » Cependant, ‘Hizkiaou lui 
répondit : ″Fils d’Amots, cesse de prophétiser et 
va-t-en. Je tiens de la maison du père de mon 
père que même si une épée acérée est posée 
sur la gorge d’un homme, il ne doit pas 
désespérer de la miséricorde.″ (Brakhot 10a) Et, 
en effet, ‘Hizkiaou pria de tout son cœur, 

guérit et mérita quinze ans de vie 
supplémentaires.

Et même après tous les conseils qui 
suivent, celui de la prière demeure la 
priorité, comme le dit le Yessod Haavoda (à 
la fin de son livre) : « Après toutes les solutions, 
il n’y en a pas de meilleure que celle de 
demander au Saint-Béni-Soit-Il et de Le 
supplier, d’avoir confiance en Lui et de se 
reposer sur Lui, sur Sa bonté et sur 
l’immense amour qu’Il porte à Son peuple, 
toute la maison d’Israël. »

Il existe toutefois d’autres conseils dans 
ce domaine, à commencer par le verset du 
début de nos propos : ירפא ורפא  יתן  שבתו   il »] רק 
lui donnera seulement son chômage et guérir, il 
guérira »] :

L’Admour Rabbi Its’hak de Sakvira disait 
en effet que dans la Parachat Béchala’h, il est 
écrit (15, 26) : « Et il dit : si tu entends la voix 
d’Hachem ton D. et que tu fais ce qui est droit à 
Ses yeux, que tu écoutes Ses commandements et 
que tu veilles à tous Ses préceptes, toutes les 
maladies dont J’ai frappé l’Egypte, Je ne t’en 
frapperai pas, parce que Je suis Hachem ton D. 
» Devoir accomplir tous les commandements 
et tous les préceptes et faire ce qui est droit 
aux yeux d’Hachem comme condition pour 
mériter la guérison est une ″ordonnance 
médicale″. Le thème de la guérison figure 
également dans la Parachat Yitro puisque 
lors du don de la Torah, tous les malades 
furent guéris. Cependant, ici également, 
l’″ordonnance médicale″ est sévère 
puisqu’elle consiste à accepter le joug de 
toute la Torah. C’est pourquoi, dans notre 
Paracha, il est écrit : « Il lui donnera seulement 
son chômage et guérir, il guérira », chômage 
 ,(Chabbat) שבת étant de la même racine que (שבתו)
cela suggère dès lors, que si l’homme 
observe ″seulement le Chabbat, guérir, il 
guérira″. Autrement dit, le Saint-Béni-Soit-Il 
enverra la guérison à ceux qui observent le 
Chabbat.

De même, le Chem Mi Chemouel (Par. 
Chela’h an. 5677(1917)) rapporte au nom de son 
père, le Avné Nézer, l’enseignement de 
‘Haza’l (Chabbat 12a) : ″Celui qui rend visite à 



6 Au Puits de La Paracha - Michpatim

un malade (le Chabbat) doit lui dire שבת היא מלזעוק 
 C’est Chabbat pour s’abstenir″] רפואה קרובה לבא
de s’épancher en suppliques, et la guérison 
est proche″], Rabbi Méir dit il (le Chabbat) est 
en mesure d’attirer la miséricorde″, et Rachi 
d’expliquer : ″[Le Chabbat] est en mesure 
d’attirer la miséricorde si vous le respectez 
en vous abstenant de vous mettre en peine.″ 
Le Chem Mi Chemouel écrit à ce sujet : ″J’ai 
entendu au nom de mon père et Maître que 
cette conduite est valable pour n’importe 
quel domaine. Même celui qui a un malade 
chez lui רח"ל, s’il est en mesure de se retenir 
et de ne pas se mettre du tout en peine (le 
Chabbat) et de ne pas penser à son malheur, 
il est certain que cela provoquera sa 
guérison.″ 

Dans son livre ″Matok Mi Devach″, Rabbi 
Its’hak Pra’hi écrit également : « De nos 
propres yeux, nous avons vu des gens qui 
étaient accablés par un malheur, jusqu’à 
l’entrée de Chabbat. Et durant le Chabbat 
lui-même, ils détachaient leur esprit de ce 
qui les tourmentait et ressentaient la joie 
du Chabbat comme il se devait, sans y 
mêler aucune anxiété ni tristesse à cause de 
leur malheur. Alors, ils méritèrent que leur 
tourment se transforme en joie et que leur 
délivrance se manifeste miraculeusement. »

Une autre ″recette″ pour guérir (et aussi pour 
la subsistance) a été rapportée par le Rav de 
Radochitz à partir d’un verset de notre 
Paracha (23, 25) : « Et vous servirez Hachem 
votre D., et Il bénira ton pain et ton eau et Je 
ferai disparaitre la maladie de ton sein. » A 
priori, cela nécessite une explication : 
pourquoi le verset débute-t-il au pluriel, « et 
vous servirez Hachem », et se finit au singulier, 
« ton pain et ton eau (…) de ton sein » ? C’est 
qu’en fait, répond-il, l’expression « vous 
servirez » désigne ici le service de la prière, 
et c’est la raison pour laquelle il est exprimé 
au pluriel pour suggérer la prière en 
communauté. Car la prière en communauté 
est une ″recette miraculeuse″ pour la 
subsistance et pour la guérison.

Un autre conseil est rapporté par le 
‘Hatam Sofer et est basé sur un commentaire 

du verset de notre Paracha : « Lorsque deux 
hommes se disputent et que l’un frappe son 
prochain d’une pierre ou du poing, et que, sans 
mourir, il tombe alité (…) il lui donnera seulement 
son chômage et guérir, il guérira » : a priori, il 
faut comprendre pourquoi la Torah précise 
: « Lorsque deux hommes se disputent ». Ne 
suffisait-il pas d’écrire : ″Lorsqu’un homme 
frappe son prochain″ ?

Le ‘Hatam Sofer l’explique de la manière 
suivante :

Il est écrit (Isaïe 57, 19) : « Paix, paix, soit sur 
l’éloigné et sur le proche, et Je le guérirai », 
allusion au fait que celui qui répand la paix 
pour l’éloigné comme pour le proche n’aura 
pas besoin d’aller chez les médecins, Je le 
guérirai Moi-même, dit Hachem. Mais, au 
sujet de celui qui ne fait pas régner la paix 
et sème la discorde, il n’est pas dit : « Je le 
guérirai », mais : « guérir, il (le médecin) le guérira 
», tel que le commentent ‘Haza’l : ″D’ici on 
apprend que la permission est donnée au 
médecin de guérir.″ (Baba Kama 85a) 

La Guemara (Horayote 14a) raconte à ce sujet 
une histoire extraordinaire :

Rav Yossef était surnommé ″Sinaï″ pour 
être très érudit en Torah et parce que ″la 
Torah était rangée dans son esprit comme 
lorsqu’elle fut donnée sur le mont Sinaï″. 
Rabba, quant à lui, était surnommé ″Hoker 
Harim″ (″qui déracine les montagnes″) parce qu’il se 
distinguait par l’acuité de sa pensée et son 
esprit aiguisé, plus que par son érudition. 
Lorsqu’arriva le temps où il fallut nommer 
un Nassi (le dirigeant spirituel de la génération), on 
envoya demander (de Babel) en Eretz Israël qui 
il valait mieux nommer, Sinaï ou Hoker 
Harim ? Il leur fut répondu qu’il était 
préférable de nommer Sinaï ; l’érudition 
avait la préséance sur la profondeur de la 
pensée parce que ″tous ont besoin de celui 
qui possède le blé″ (c’est-à-dire de celui qui possède 
en lui la Torah). Et malgré tout, raconte la 
Guemara, Rav Yossef refusa, et l’on nomma 
donc Rabba. Ce fut seulement après vingt-
deux ans, lorsque Rabba quitta ce monde, 
que l’on nomma Rav Yossef.



 Au Puits de La Paracha - Michpatim 7

La Guemara rapporte ensuite quelque 
chose d’extraordinaire : toutes les années où 
Rabba dirigea le Klal Israël en Babel, même 
un infirmier qui fait des saignées ne mit pas 
les pieds dans la maison de Rav Yossef (Rachi 
explique que Rav Yossef ne voulait profiter d’aucun privilège 
dont le Nassi bénéficie, comme celui de la visite des médecins 
à domicile. En effet, les gens ordinaires devant se déplacer 
eux-mêmes chez le médecin, alors que le Nassi le faisait venir 
chez lui). Tossefote Ha Roch, lui, rapporte 
l’explication du Rama : « Du fait que Rav 
Yossef se rabaissa et ne voulut pas prendre 
le rôle de Nassi du vivant de Rabba, le 
mérite de son humilité (de s’effacer devant autrui ; 
n.d.t) lui valut que ni lui ni les membres de 
sa famille ne tombèrent malades toutes les 
années où Rabba gouverna et on n’eut pas 
même besoin d’un infirmier pour faire des 
saignées (chose courante à l’époque ; n.d.t). Et cette 
explication nous paraît plus plausible (que 
celle de Rachi ; n.d.t). » Tout commentaire est 
superflu !

Rav ‘Haïm Faladgi écrit également : « 
Lorsqu’il a un malade au sein de son foyer, 
il renoncera à ses droits légitimes en faveur 
d’autrui et même en faveur des oiseaux. Et 
il est connu et avéré qu’ils invoqueront la 
miséricorde Divine en sa faveur. » Certains 
voient dans ses paroles une allusion 
supplémentaire : parfois, un homme pense : 
« Renoncerais-je en faveur d’untel, alors 
qu’il n’est qu’un animal sous forme humaine 
? » Rav Faladgi précise donc : ″même en 
faveur des oiseaux″, c'est-à-dire même en 
faveur de ceux qui t’agacent et te tourmentent 
comme des oiseaux qui danseraient sur ta 

tête. De la sorte, il est assuré que les oiseaux 
invoqueront la miséricorde d’Hachem en 
sa faveur…

Et pour conclure, ‘Haza’l enseignent 
(Chabbat 32a) : ″Un homme devra constamment 
invoquer la miséricorde Divine afin de ne 
pas tomber malade, parce que s’il tombe 
malade, on lui dit : ‘Amène des mérites pour 
guérir.’″ Le Ben Ich ‘Haï (dans son ″Ben Yéhoïada″) 
pose la question suivante : pourtant cet 
homme est jugé par le Tribunal Céleste (pour 
décider de sa guérison ou non) et il connait exactement 
quels sont ses mérites et ses ″dettes″ ; dès 
lors, que signifie de dire au malade : ″Amène 
des mérites″ ? Ne savent-ils pas quels mérites 
celui-ci amènera ? En outre, quelle sera 
l’utilité du mérite qu’il amènera ? Avant 
qu’il tombe malade, il le possédait déjà et 
pourtant, il est tombé malade ?

Sa réponse est la suivante : 

On sait qu’il existe une ″recette 
miraculeuse″ pour qu’un malade se relève 
de son mal : prendre la résolution 
d’accomplir une nouvelle Mitsva qu’il 
n’était pas habitué à respecter, Mitsva à 
laquelle d’après la loi stricte, il n’est pas 
soumis. C’est le sens de la Guemara : ″On 
lui dit : ‘Amène un (nouveau) mérite’″ : quelque 
chose dont tu fais don de ta propre volonté 
sans que tu n’y sois encore obligé.

On peut y ajouter que, logiquement, le 
fait que ses proches et les membres de sa 
famille prennent cette même résolution 
constitue aussi une ″recette miraculeuse″ 
pour que le malade se sorte de sa maladie.


