Michpatim



FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

Michpatim

« Le propriétaire se rendra chez Elokim » :
s’occuper de ses affaires personnelles avec
foi et confiance en Hachem

« Et vous veillerez a tout ce que Je vous ai
dit, et vous ne mentionnerez pas le nom de d-ieux
étrangers ; qu’ils ne soient pas entendus par
votre bouche. » (23,13)

Les Richonim se sont déja attelés a
expliquer ce verset : en effet, ce qui est
concerné par 'expression "tout ce que Je vous
ai dit" et auquel il faut particulierement
veiller n'y est pas mentionné explicitement.
En outre, il faut également comprendre le
rapport entre le début et la fin du verset, a
savoir : « et vous ne mentionnerez pas le nom
de d-ieux étrangers ; qu’ils ne soient pas entendus
par votre bouche ».

Certains Tsadikim en donnent!’explication
suivante [basée sur les propos du Or Lé
‘Haim de Zletchov] :

On sait que le Saint-Béni-Soit-Il a créé
Son monde a l'aide de dix paroles (Pirké Avot
5 1), et qu’'ll a fixé des lois aux cieux et a la
Terre. Il a fondé la Terre et tout ce qu’elle
contient et a mis en place un monde régi
par des lois naturelles. En outre, Il nous a
ordonné, a nous aussi, de nous conduire
suivant cet ordre naturel, commel’enseignent
‘Haza’l (sifri Par. Réhé) en rapportant le verset :
« Et Je vous bénirai dans tout ce que vous ferez
» ou encore : « L'homme sort a sa tache et a son
labeur du matin jusqu’au soir » (Téhilim 104, 23), et
beaucoup d’autres encore... Néanmoins,
loin de 'homme doit étre la pensée qu’il y
a une force dans les lois de la nature, a
savoir que s'il accomplit telle action naturelle,
il connaitra la réussite et s’expose a 1'échec
s’il s’en abstient. Au contraire, il devra avoir
une foi integre que tout, absolument tout,
est le fruit de la conduite d'Hachem et de
Sa volonté, et qu’il ny a aucune "nature”
dans le monde. Un phénomene qui nous
semble "naturel”, selon I’ordre habituel du

monde, ne l'est que parce que le Saint-
Béni-Soit-Il au méme instant veut qu’il se
produise ainsi. Méme lorsqu'un homme
accomplit sa part d’efforts personnels
(Hichtadloute) pour subvenir a ses besoins ou
dans tout autre domaine, il gardera la
conviction que cette Hichtadloute ne sert a
rien. Si Hachem veut qu’il réussisse, il
réussira méme sans cela. En revanche, si
Hachem ne le veut pas, il ne connaitra pas
I'ombre d'un succes méme au prix d’une
Hichtadloute infinie. Penser que les lois de
la nature puissent avoir une quelconque
force indépendante du Saint-Béni-Soit-Il,
Créateur de tous les mondes, fort et Tout-
Puissant, s’apparente a croire qu’il existe
une force dans d’autres d-ieux 1.

A la lumiere de ce qui précede, notre
verset : « Vous veillerez a tout ce que Je vous
ai dit » peut s’expliquer ainsi : "Prenez garde
et veillez a bien vous souvenir de ce
fondement de toute Emouna pure, selon
lequel tout ce qui arrive dans ce monde est
‘ce que Je vous ai dit’. Tout provient de la
méme force contenue dans ces dix paroles
que J'ai dit(es) en créant le monde."” La parole
de notre D. se perpétuera a jamais. Par
conséquent, la création et tout ce qu’elle
contient ainsi que tous les événements qui
s’y déroulent entre ses habitants n’existent
que par la volonté Divine et par Sa providence
individuelle envers chaque créature. La suite
du verset vient nous mettre en garde contre
la pensée qu'il existe une force dans les lois
de la nature vn. Le mot ¥av3 ("la nature”) a
d’ailleurs la méme valeur numérique, comme
on le sait, que =-1--N (les d-ieux”), allusion au
fait que celui qui croit dans les forces de la
nature ressemble a celui croit dans des d-ieux
étrangers. « Et vous ne mentionnerez pas le
nom de d-ieux étrangers » nous dit la fin du
verset, autrement dit : Gardez-vous de croire
dans la nature, car c’est comme si vous
mentionniez et que vous placiez votre
confiance dans des d-ieux étrangers >'m.



Au Puits de La Paracha - Michpatim

Un exemple de ce qui précede nous est
donné dans les versets suivants (21, 18-19) : «
Lorsque deux hommes se disputent et que l'un
frappe son prochain d’une pierre ou du poing, et
que, sans mourir, il tombe alité (...) il lui donnera
seulement son chomage et quérir, il guérira », et
la Guemara (Baba Kama 85a) de commenter
"quérir, il quérira, de la on apprend que 'on
a donné au médecin I'autorisation de guérir".
Les commentateurs ajoutent, en outre, qu’ici,
la Torah dévoile que celui qui tombe
malade est tenu de faire une "Hichtadloute”,
ce qui signifie consulter des médecins qui le
guérissent de son mal. Cependant, que D. le
préserve de placer sa confiance dans les
médecins et dans les remedes : qu’il ne
pense pas que c’est en allant chez le médecin
et en prenant des médicaments qu’il guérit
de sa maladie. I1 doit, au contraire, étre
convaincu que c’est le Saint-Béni-Soit-I1
qui est "le médecin de toute chair”, et que
c'est uniquement par Sa volonté qu'il
obtiendra la guérison. Le médecin ne guérit
rien du tout, et un homme ne se rend chez
lui que dans le seul but d’accomplir les
termes du verset : « guérir, il guérira » qui lui
ordonne de faire une Hichtadloute en vue
de sa guérison.

Dés lors, on comprendra bien mieux ce
que de nombreux grands Rabbanim (cela est
ramené dans le "Divré Eliaou” au nom du Gaon de Vilna)
ont exprimé a propos du malade auquel les
médecins Otent tout espoir de guérir et
"prédisent” une mort certaine >m. A
I"'unisson, ils disent tous que la permission
donnée aux médecins (par la Torah) est
uniquement celle de "guérir”, mais qu’ils
n‘ont aucun droit de décourager en
prédisant l’avenir... Il ne faut donc pas
prendre en considération leur avis a ce
sujet. Que D. préserve de perdre espoir et
confiance en Hachem ! Ce qui a été dit plus
haut au sujet de la Hichtadloute nous permet
de le comprendre. En vérité, le médecin ne
fait rien et c’est le Saint-Béni-Soit-11 le
véritable médecin. Cest juste en raison du
décret de devoir faire cette démarche que
nous allons consulter un professionnel de

santé. Mais, en fait, il n’a aucun pouvoir, ni
aucune connaissance de prédire l'avenir...

On trouve méme, a ce sujet, des paroles
explicites et extraordinaires chez les grands
Maitres des Richonim. Le Chilté Guiborim,
par exemple, écrit (Sanhédrine, a la fin du 8eme chap.
18b dans les pages du Rif) : « (...) car nombreux sont
ceux qui ont été condamnés par les
médecins (mais qui, en vérité) sont proches de la
guérison. » Le Méiri écrit également (dans son
livre "Maguene Avot") dans le méme sens : « Méme
lorsque les médecins lui diront qu’il n’a
plus aucune solution a part celle-la,
combien de portes possede Hachem par
lesquelles Il peut guérir et auxquelles les
médecins n’accordent méme pas leur
attention. »

Dans les commentaires au sujet du
psaume (30) T2 ™37 nown Pw que David a écrit
sur l'inauguration du Temple, on voit que
lui-méme était une fois sur le point de mourir
et fut finalement guéri. Le Malbim sur le
verset (12) : 29 o0 101 [« Tu as transformé
mon oraison funebre en une ronde »] nous le
décrit : "Tous s’étaient déja réunis pour
faire son oraison funebre, pensant qu’il
était mort. Et soudain, son 4me revint en
lui, de telle sorte que tous ceux qui s’étaient
rassemblés et se tenaient autour de son lit,
se mirent a faire des rondes et a danser en
tournant.”

Dans son livre "Houte Haméchoulach”,
'auteur rapporte une histoire extraordinaire :

Lorsque le Ketav Sofer avait six ans, il
tomba gravement malade. Comme il était en
danger, les médecins "décrétérent” sa mort
prochaine. Ils firent donc appeler la “‘Hévra
Kadicha afin de faire le nécessaire selon
leurs coutumes. On alluma des bougies et
on récita les prieres d’usage dans ces
circonstances. Des experts en médecine
s’assirent dans la chambre ot se trouvait le
lit et déclarerent au pére du malade (le ‘Hatam
Sofer) : « Maitre, nous savons que vous étes
un homme de D. et un Saint. Si par vos
priéres, vous ne pouvez pas sauver votre
fils, alors nous n’avons, de notre coté, aucun
espoir. »



Au Puits de La Paracha - Michpatim

5

A ces mots, le ‘Hatam Sofer alla se tenir
dans un coin de la chambre, pres d'une
caisse ou se trouvaient ses écrits. Et il se mit
a invoquer la miséricorde d’Hachem dans
une courte priére. L'enfant, au comble de sa
maladie, se mit a crier : « Chéma Israél,
Hachem Elokénou, Hachem E’had ! » Le
pére et le fils furent exaucés et leur priere fut
entendue.

« A présent, nous avons davantage
conscience, dirent les médecins, que tu es un
homme de D., car a ce qui semble pour
I'heure, 'espoir d’une guérison est revenu
dans nos cceurs.

-Pour ma part, leur répondit le ‘Hatam
Sofer, l'espoir ne m’a jamais quitté. La
bonté d'Hachem et sa miséricorde n’ont pas
de limite ! »

Tous furent témoins que le malade reprit
vie. Les gens de la ‘Hévra Kadicha éteignirent
les bougies et s’en allerent.

I est rapporté dans la suite de I'histoire
que lorsque le Ketav Sofer arriva a I'age de la
Bar Mitsva, les membres de la ‘Hévra Kadicha
lui offrirent un écrin en argent contenant des
petites bougies de cire, ces mémes bougies
qu’ils avaient allumées lors du rituel au cours
duquel I"ame s’extrait de son enveloppe (ce qui

finalement n’eut pas lieu, grace a D.).

Rapportons a ce sujet quelques "recettes”

N

et conseils a accomplir dans ces moments

difficiles :

Premierement, et c’est le plus évident,
prier le Créateur du monde, qui est Tout-
Puissant pour annuler les décrets, comme il
est écrit (Rois1120,1) : « En ce temps-la, ‘Hizkiaou
tomba malade et fut sur le point de mourir
; le prophete Ichaiaou, fils d’Amots, vint chez lui
et lui dit : "Ainsi parle Hachem : ‘Donne des
ordres a ta maison, parce que tu vas mourir et tu
ne vivras pas." » Cependant, ‘Hizkiaou lui
répondit : "Fils d’Amots, cesse de prophétiser et
va-t-en. Je tiens de la maison du pere de mon
pere que méme si une épée acérée est posée
sur la gorge d'un homme, il ne doit pas
désespérer de la miséricorde.” (Brakhot 10a) Et,
en effet, ‘Hizkiaou pria de tout son cceur,

guérit et mérita quinze ans de vie

supplémentaires.

Et méme aprés tous les conseils qui
suivent, celui de la priere demeure la
priorité, comme le dit le Yessod Haavoda (@
la fin de son livre) : « Apres toutes les solutions,
il n'y en a pas de meilleure que celle de
demander au Saint-Béni-Soit-Il et de Le
supplier, d’avoir confiance en Lui et de se
reposer sur Lui, sur Sa bonté et sur
I'immense amour qu’ll porte a Son peuple,
toute la maison d’Israél. »

Il existe toutefois d’autres conseils dans
ce domaine, a commencer par le verset du
début de nos propos : X7 8o P WA P [« il
lui donnera seulement son chomage et guérir, il
Quérira »] :

L’Admour Rabbi Its’hak de Sakvira disait
en effet que dans la Parachat Béchala'h, il est
écrit (15, 26) : « Et il dit : si tu entends la voix
d’Hachem ton D. et que tu fais ce qui est droit a
Ses yeux, que tu écoutes Ses commandements et
que tu veilles a tous Ses préceptes, toutes les
maladies dont ['ai frappé I'Egypte, Je ne t'en
frapperai pas, parce que Je suis Hachem ton D.
» Devoir accomplir tous les commandements
et tous les préceptes et faire ce qui est droit
aux yeux d’Hachem comme condition pour
mériter la guérison est une "ordonnance
médicale”. Le theme de la guérison figure
également dans la Parachat Yitro puisque
lors du don de la Torah, tous les malades
furent guéris. Cependant, ici également,
I""ordonnance = médicale” est  sévére
puisqu’elle consiste a accepter le joug de
toute la Torah. C’est pourquoi, dans notre
Paracha, il est écrit : « Il lui donnera seulement
son chémage et quérir, il quérira », chomage
(mav) étant de la méme racine que Naw (Chabbat),
cela suggere des lors, que si I’homme
observe "seulement le Chabbat, guérir, il
guérira". Autrement dit, le Saint-Béni-Soit-Il
enverra la guérison a ceux qui observent le
Chabbat.

De méme, le Chem Mi Chemouel (Par.
Chela’h an. 5677(1917)) rapporte au nom de son
pere, le Avné Nézer, I'enseignement de
‘Haza’l (Chabbat 12a) : "Celui qui rend visite a



6

Au Puits de La Paracha - Michpatim

un malade (le Chabbat) doit lui dire piwon Nom oW
X35 mamp o ["Cest Chabbat pour s’abstenir
de s’épancher en suppliques, et la guérison
est proche”], Rabbi Méir dit il (le Chabbat) est
en mesure d’attirer la miséricorde”, et Rachi
d’expliquer : "[Le Chabbat] est en mesure
d’attirer la miséricorde si vous le respectez
en vous abstenant de vous mettre en peine.”
Le Chem Mi Chemouel écrit a ce sujet : "J'ai
entendu au nom de mon pere et Maitre que
cette conduite est valable pour n'importe
quel domaine. Méme celui qui a un malade
chez lui 'rv, s’il est en mesure de se retenir
et de ne pas se mettre du tout en peine (e
Chabbat) et de ne pas penser a son malheur,
il est certain que cela provoquera sa
guérison.”

Dans son livre "Matok Mi Devach", Rabbi
Its’hak Pra’hi écrit également : « De nos
propres yeux, nous avons vu des gens qui
étaient accablés par un malheur, jusqu’a
I'entrée de Chabbat. Et durant le Chabbat
lui-méme, ils détachaient leur esprit de ce
qui les tourmentait et ressentaient la joie
du Chabbat comme il se devait, sans y
meéler aucune anxiété ni tristesse a cause de
leur malheur. Alors, ils méritérent que leur
tourment se transforme en joie et que leur
délivrance se manifeste miraculeusement. »

Une autre "recette” pour guérir (et aussi pour
la subsistance) a €té rapportée par le Rav de
Radochitz a partir d'un verset de notre
Paracha (23, 25) : « Et vous servirez Hachem
votre D., et Il bénira ton pain et ton eau et Je
ferai disparaitre la maladie de ton sein. » A
priori, cela nécessite une explication
pourquoi le verset débute-t-il au pluriel, « et
vous servirez Hachem », et se finit au singulier,
« ton pain et ton eau (...) de ton sein » ? C'est
qu'en fait, répond-il, l'expression « wvous
servirez » désigne ici le service de la priére,
et c’est la raison pour laquelle il est exprimé
au pluriel pour suggérer la priére en
communauté. Car la priére en communauté
est une 'recette miraculeuse” pour la
subsistance et pour la guérison.

Un autre conseil est rapporté par le
‘Hatam Sofer et est basé sur un commentaire

du verset de notre Paracha : « Lorsque deux
hommes se disputent et que l'un frappe son
prochain d’une pierre ou du poing, et que, sans
mourir, il tombe alité (...) il lui donnera seulement
son chomage et guérir, il guérira » : a priori, il
faut comprendre pourquoi la Torah précise
: « Lorsque deux hommes se disputent ». Ne
suffisait-il pas d’écrire : "Lorsqu’'un homme
frappe son prochain" ?

Le ‘Hatam Sofer I'explique de la maniére
suivante :

Il est écrit (saie 57, 19) : « Paix, paix, soit sur
I'éloigné et sur le proche, et Je le quérirai »,
allusion au fait que celui qui répand la paix
pour I'éloigné comme pour le proche n’aura
pas besoin d’aller chez les médecins, Je le
guérirai Moi-méme, dit Hachem. Mais, au
sujet de celui qui ne fait pas régner la paix
et seme la discorde, il n’est pas dit : « Je le
Quérirai », mais : « Quérir, il (le médecin) le guérira
», tel que le commentent ‘Haza'l : "D’ici on
apprend que la permission est donnée au
médecin de guérir.” (Baba Kama 85a)

La Guemara (Horayote 14a) raconte a ce sujet
une histoire extraordinaire :

Rav Yossef était surnommé "Sinai” pour
étre tres érudit en Torah et parce que "la
Torah était rangée dans son esprit comme
lorsqu’elle fut donnée sur le mont Sinai”.
Rabba, quant a lui, était surnommé "Hoker
Harim" ("qui déracine les montagnes”) parce qu’il se
distinguait par l'acuité de sa pensée et son
esprit aiguisé, plus que par son érudition.
Lorsqu’arriva le temps ou il fallut nommer
un Nassi (le dirigeant spirituel de la génération), ONn
envoya demander (de Babel) en Eretz Israél qui
il valait mieux nommer, Sinai ou Hoker
Harim ? Il leur fut répondu qu’il était
préférable de nommer Sinai ; l'érudition
avait la préséance sur la profondeur de la
pensée parce que "tous ont besoin de celui
qui posséde le blé" (cest-a-dire de celui qui possede
en lui la Torah). Et malgré tout, raconte la
Guemara, Rav Yossef refusa, et I’on nomma
donc Rabba. Ce fut seulement apres vingt-
deux ans, lorsque Rabba quitta ce monde,
que 'on nomma Rav Yossef.



Au Puits de La Paracha - Michpatim

7

La Guemara rapporte ensuite quelque
chose d’extraordinaire : toutes les années ou
Rabba dirigea le Klal Israél en Babel, méme
un infirmier qui fait des saignées ne mit pas
les pieds dans la maison de Rav Yossef (Rachi
explique que Rav Yossef ne voulait profiter d’aucun privilege
dont le Nassi bénéficie, comme celui de la visite des médecins
a domicile. En effet, les gens ordinaires devant se déplacer
eux-mémes chez le médecin, alors que le Nassi le faisait venir
chez lui). Tossefote Ha Roch, lui, rapporte
I'explication du Rama : « Du fait que Rav
Yossef se rabaissa et ne voulut pas prendre
le role de Nassi du vivant de Rabba, le
mérite de son humilité (de s’effacer devant autrui ;
ndt) lui valut que ni lui ni les membres de
sa famille ne tomberent malades toutes les
années ou Rabba gouverna et on n’eut pas
méme besoin d’un infirmier pour faire des
saignées (chose courante a I'époque ; n.d.t). Et cette
explication nous parait plus plausible (que
celle de Rachi ; nd.t). » Tout commentaire est
superflu !

Rav ‘Haim Faladgi écrit également : «
Lorsqu’il a un malade au sein de son foyer,
il renoncera a ses droits légitimes en faveur
d’autrui et méme en faveur des oiseaux. Et
il est connu et avéré qu’ils invoqueront la
miséricorde Divine en sa faveur. » Certains
voient dans ses paroles une allusion
supplémentaire : parfois, un homme pense :
« Renoncerais-je en faveur d’untel, alors
qu’il n’est qu'un animal sous forme humaine
? » Rav Faladgi précise donc : "méme en
faveur des oiseaux”, c'est-a-dire méme en
faveur de ceux qui t'agacent et te tourmentent
comme des oiseaux qui danseraient sur ta

téte. De la sorte, il est assuré que les oiseaux
invoqueront la miséricorde d’Hachem en
sa faveur...

Et pour conclure, ‘Haza’l enseignent
(Chabbat 32a) : "Un homme devra constamment
invoquer la miséricorde Divine afin de ne
pas tomber malade, parce que s’il tombe
malade, on lui dit : “Amene des mérites pour
guérir.’” Le Ben Ich “Hai (dans son "Ben Yéhoiada")
pose la question suivante : pourtant cet
homme est jugé par le Tribunal Céleste (pour
décider de sa guérison ounon) et il connait exactement
quels sont ses mérites et ses "dettes” ; des
lors, que signifie de dire au malade : "Améne
des mérites” ? Ne savent-ils pas quels mérites
celui-ci amenera ? En outre, quelle sera
I'utilité du mérite qu’il amenera ? Avant
qu’il tombe malade, il le possédait déja et
pourtant, il est tombé malade ?

Sa réponse est la suivante :

On sait qu'il existe une '"recette
miraculeuse” pour qu’un malade se releve
de son mal : prendre la résolution
d’accomplir une nouvelle Mitsva qu’il
n’était pas habitué a respecter, Mitsva a
laquelle d’apres la loi stricte, il n’est pas
soumis. C'est le sens de la Guemara : "On
lui dit : “Ameéne un (nouveau) mérite”” : quelque
chose dont tu fais don de ta propre volonté
sans que tu n'y sois encore obligé.

On peut y ajouter que, logiquement, le
fait que ses proches et les membres de sa
famille prennent cette méme résolution
constitue aussi une "recette miraculeuse”
pour que le malade se sorte de sa maladie.



