
Yitro





Yitro

« En ce jour-ci, ils arrivèrent dans le désert 
du Sinaï » : se renouveler comme au 

temps de sa jeunesse

« En ce jour-ci, ils arrivèrent dans le désert 
du Sinaï. » (19, 1)

″Il aurait dû être écrit : « En ce jour-là ». 
Pourquoi est-il écrit : « En ce jour-ci » ? Afin 
que les paroles de Torah soient nouvelles 
pour toi comme si elles avaient été données 
aujourd’hui. » (Rachi)

En fait, il s’agit d’une introduction au 
don de la Torah dans son ensemble, parce 
que l’un des principes essentiels du service 
d’Hachem est de se renouveler chaque jour, 
d’oublier le passé et de prendre des 
résolutions pour l’avenir.

Un Ba’hour entra une fois chez le ″Sar 
Chalom″ de Belz en pleurant. Il se lamentait 
sur son sort car il avait agi d’une certaine 
manière et se demandait comment, 
dorénavant, il pouvait recommencer à servir 
Hachem. 

Le Sar Chalom ouvrit la bouche et 
rapporta ce commentaire de Rachi sur notre 
verset (« En ce jour-ci, ils arrivèrent dans le désert du Sinaï ») 
: ″Afin que les paroles de Torah soient 
nouvelles pour toi comme si elles avaient été 
données aujourd’hui″. Et il ajouta que de ne 
plus penser à ses actions passées était un 
préambule et une préparation au don de la 
Torah. Au contraire, on doit s’imaginer 
qu’aujourd’hui, seulement, la Torah vient 
d’être donnée, ce qui implique que toutes 
nos mauvaises aient été accomplies avant 
le don de celle-ci. Et à partir de maintenant, 
on reçoit à nouveau la Torah.

Un juif vint un jour chez le Isma’h Israël 
en pleurant :

« Saint Rabbi, lui dit-il, je dois de l’argent 
à la Terre entière, à tous mes amis, à toutes 

les banques. Tout tombe à l’eau et toutes mes 
affaires font faillite. Que vais-je devenir ?

- Que penses-tu faire ?, lui demanda le 
Rabbi.

- J’ai pensé, lui répondit l’homme, faire ce 
que tout le monde fait : annoncer la faillite 
(fermeture de l’ancienne société).

- Et dans quel but ?, lui demanda à nouveau 
le Rabbi. Il faut pourtant bien vivre ?

- L’idée, répondit l’homme, est de 
recommencer à zéro, d’ouvrir une autre 
société sous un autre nom. Celle-ci n’a donc 
rien à se reprocher, elle n’a aucune dette, ni 
″mauvais passé″ et ni mauvaise réputation. 
Elle peut donc emprunter à nouveau de la 
banque et se reconstruire ainsi depuis le 
début ! »

Le Rabbi fut enchanté et dit : « A présent, 
je comprends ! J’avais depuis toujours une 
énorme question : on voit, en effet, que Yitro 
avait sept filles (Chémot 2, 16) et d’autre part, on 
voit aussi qu’il avait sept noms différents (Cf. 
Rachi 4, 18). Et son ″histoire″ n’est pas très claire 
: est-ce qu’il avait sept noms ou sept filles ? 
Maintenant, je comprends parfaitement : pour 
chaque fille qui arrivait en âge de se marier, 
il s’engageait à donner une grosse dot. Et à 
cette fin, il empruntait de tout le monde de 
l’argent. Le lendemain du mariage, comme il 
n’avait pas de quoi rembourser ces prêts 
énormes, il annonçait la faillite et la fermeture 
de l’affaire. Il changeait alors de nom et il n’y 
avait plus l’ancien ″Yitro″ que vous aviez 
connu jusqu’à présent, mais c’est un autre 
homme qui n’a aucun mauvais passé, 
quelqu’un qui est entièrement propre !

En ce qui nous concerne, un parallèle 
peut être fait avec l’attitude du Yetser Hara. 
Il vient et harcèle l’homme : « Tu es 
complètement perdu !, lui dit-il. Là, tu t’es 
rendu coupable, et là aussi, tu es coupable… 
! Tu as transgressé tel interdit ! Tu t’es 

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Yitro

trompé dans cet autre ! Bref, tu es souillé des 
pieds à la tête et tu n’as aucun espoir ni 
aucun moyen de continuer. C’est la fin ! »

Si cet homme est intelligent, il lui 
répondra : « Laisse-moi, car j’ai fait faillite, 
j’ai fini avec tout mon passé ! Dorénavant, je 
suis un homme nouveau, un autre homme ! 
» D’ailleurs, le Rambam le rapporte dans les 
lois concernant le repentir (Chap. 2) :

« Cela fait partie des voies du repentir 
que le repentant crie en pleurant et en 
suppliant qu’il change son nom (…). » A 
savoir : ″Je suis quelqu’un d’autre et je ne 
suis pas le même homme qui a commis ces 
actes. J’ai définitivement fermé ‘l’ancienne 
affaire’. Dorénavant, j’en ai une nouvelle qui 
n’a aucun rapport avec celle-ci.″ D’où cette 
phrase qui illustre cet état : « Un repentant 
est comme un enfant qui vient de naître », 
car il est véritablement un homme 
entièrement nouveau, qui n’a plus rien à 
voir avec ses actions du passé.

Il est écrit dans notre Paracha (19, 5) : « Et 
à présent (ועתה), si tu écoutes Ma voix et que tu 
veilles à Mon alliance, alors vous serez pour Moi 
un peuple de prédilection parmi tous les peuples. 
» Le ″Avodat Israël″ rapporte à ce sujet un 
Midrach (Béréchit Rabba 21, 6) : « Le mot ″ועתה″ (″à 
présent″) évoque tout le temps le repentir. » (Cf. 
ce qu’il dit là-bas)

« En ce qui concerne notre verset, 
poursuit-il, le Saint-Béni-Soit-Il suggère à 
ceux qui se rapprochent de Lui, de ne pas 
se décourager et de ne pas craindre de se 
tourner vers Lui à cause des fautes qu’ils 
ont commises dans le passé, parce que 
l’essentiel, toutefois, est de se rapprocher 
désormais et de ne plus fauter. C’est à ce 
sujet que le verset dit : ″Et à présent, si tu 
écoutes Ma voix″ : c’est la Mitsva du repentir 
et c’est cela Son immense bonté qui désire 
rapprocher les repentants et ne veut pas se 
souvenir de leurs actions passées. » (Cf. là-bas 
selon cela, l’explication de la suite du verset) 

Il rapporte également au nom du Rav de 
Berditchev une explication du verset (4) : « Et 
Je vous porterai sur les ailes de l’aigle » :

« L’aigle (נשר en hébreu) est ainsi appelé parce 
qu’il perd (משיר) ses anciennes plumes et se 
renouvelle avec d’autres, comme il est dit 
(Téhilim 103, 5) : « Tu retrouveras ta jeunesse 
comme l’aigle » et Rachi d’expliquer : ″Comme 
cet aigle qui renouvelle ses ailes et ses 
plumes d’année en année ; et il existe un 
Midrach qui rapporte qu’une certaine espèce 
d’aigle, lorsqu’elle vieillit, retrouve sa 
jeunesse.″ C’est la raison pour laquelle la 
Torah dit : « Et Je vous porterai sur les ailes de 
l’aigle » : parce que le Saint-Béni-Soit-Il a 
donné et a enraciné dans l’âme juive elle-
même la force de se renouveler comme 
″l’aigle″. »

« Ils se tinrent à distance » : établir des 
barrières et des limites a in d’éloigner 

l’homme de la faute

« Le peuple vit, ils eurent peur et se tinrent 
à distance. » (20, 15)

Rav Zoucha d’Anipoli (Ménorate Hazahav) 
explique ce verset de la manière suivante :

« Comme ils avaient la crainte de 
Créateur, ils eurent peur d’enfreindre ne 
serait-ce qu’un soupçon d’interdit émanant 
de la Torah, c’est pourquoi « ils se tinrent à 
distance » : ils se tinrent à distance des 
défenses de la Torah en lui faisant des 
barrières et des limites (…). De la sorte, la 
Torah est grandement protégée, ce qui 
permet de ne pas même enfreindre le 
moindre interdit de la Torah ח"ו. » 

Il existe, au nom de plusieurs Tsadikim 
(Panim Yafote, Guevourote Arié dans les Likoutim à la fin du 
livre, et certains le rapportent au nom du Gaon de Vilna dans 
son ″Yirine Kadichine″), un commentaire connu du 
verset de notre Paracha : « Délimite la 
montagne, et sanctifie-la » (19, 23) : il est 
impossible d’être ″Kadoch″ (″saint″) sans faire 
de barrières et imposer des limites, et c’est 
le sens du verset : « Délimite la montagne », à 
savoir : établis une barrière autour de la 
montagne (הר) et tu seras dénommé ″Kadoch″ 
grâce aux lettres qui sont autour de celle-ci, 
c’est-à-dire celles qui encadrent le mot הר. En 
effet, les lettres qui précèdent le ה et ר sont ד 
et ק, et les deux lettres qui les suivent sont ו 



 Au Puits de La Paracha - Yitro 5

1. Décision visant à s’acquitter de tous les avis, même les plus sévères (N.d.t)

et ש qui, ensemble, forment le mot קדוש. Ce 
qui suggère en allusion que, grâce aux 
barrières, on est en mesure de parvenir à 
une sainteté supérieure.

Le Midrach (Bamidbar Rabba 19, 2) rapporte 
que l’on demanda au serpent : ″Pour quelle 
raison te trouves-tu souvent entre les 
barrières ?

-Parce que, répondit-il, j’ai fait une brèche 
dans la barrière du monde.″

Le sens de ce Midrach est qu’on lui 
demanda : ″Nous voyons que tu investis 
toutes tes forces à inciter les hommes à 
faire des brèches dans les barrières et les 
limites qu’ils se sont fixées. Pourrais-tu 
nous expliquer quel bénéfice tu tires 
tellement de cela ?″ Et le serpent de répondre 
: ″Car à partir de là, le chemin n’est pas 
long jusqu’à le faire se perdre entièrement. 
De la même manière, je réussis jadis à inciter 
‘Hava à outrepasser la barrière qu’elle avait 
établie de ne pas toucher l’arbre de la 
connaissance (car D. avait dit à l’homme : « Ne mange pas 
de l’arbre de la connaissance », et elle se fit une barrière 
supplémentaire consistant à ne pas le toucher). Et 
puisqu’elle le toucha, la voie fut ouverte 
pour enfreindre l’ordre lui-même !″

Voyons un peu les paroles extraordinaires 
qu’écrit le Yessod Yossef (§63) sur la protection 
d’En-Haut et l’aide du Ciel dont l’homme 
bénéficie lorsqu’il s’établit des barrières afin 
de s’éloigner du mal :

« Heureux est celui, écrit-il, qui s’est fait 
des barrières dans le domaine de la crainte 
du Ciel nécessaire au service d’Hachem. Car 
les limites et les barrières deviennent des 
anges protecteurs qui accompagnent l’âme 
de l’homme lorsqu’il quitte ce monde après 
sa mort, afin qu’elle ne s’approche pas du 
Satan. Et lorsque le Saint-Béni-Soit-Il voit 
que l’homme réfléchit pour trouver des 
barrières et des limites dans un certain 
domaine où il a l’habitude de trébucher, et 
qu’il aspire le cœur brisé à les respecter, il 

en éprouve une immense satisfaction. Cet 
homme a plus de valeur aux yeux d’Hachem 
que tous les sacrifices que l’on pourrait Lui 
offrir. Hachem ouvre alors les portes et 
laisse le passage aux émissaires dont le rôle 
est de faire écran devant le Satan et 
d’affaiblir sa force. Ces émissaires 
l’empêchent de prendre le dessus sur cet 
homme et de le faire trébucher dans un 
domaine jusqu’alors faillible. Surement 
que cet homme réussira et surmontera cet 
obstacle au point de pouvoir, de lui-même, 
le repousser (…). » 

On demanda une fois au Grize de Brisk 
pourquoi il se montrait si rigoureux dans 
tous les domaines et ajoutait constamment 
des ‘Houmrote1 et des barrières afin de 
s’éloigner à l’extrême de tout interdit. « Que 
le Rav nous enseigne la raison de tant de 
‘Houmrote », lui avait-on demandé.

Le Grize répondit par une question à 
celui qui l’interrogeait :

« Imagine une tour immense de cent 
étages, dont le toit serait très large et ne 
comporterait aucune rambarde autour. 
Accepterais-tu d’aller t’allonger et dormir 
sur ce toit cette nuit, très loin du bord ?

- Non, certainement pas, répondit-il, 
parce que je craindrais pour ma vie, de peur 
de tomber dans mon sommeil jusqu’en bas !

- Pourquoi avoir peur ?, lui demanda le 
Grize. Depuis quand es-tu tombé du lit la 
dernière fois ? A plus forte raison, pourquoi 
craindrais-tu de tomber d’un toit comme 
celui-ci qui est tellement large, alors que tu 
te serais couché à plusieurs mètres du bord 
? »

Mais le juif resta sur sa position, celle de 
la crainte. Il ne serait pas prêt à le faire, 
même contre une somme considérable. Le 
Grize lui dit alors :

« Si déjà tu as peur que ton corps, qui est 
matériel, ne tombe ח"ו, du fait de l’absence 



6 Au Puits de La Paracha - Yitro

2. La charité

3. L’hospitalité

4. La visite au malade

5. Accompagner le corps d’un défunt à l’enterrement

de rambarde, à plus forte raison doit-on 
établir des barrières et des rambardes sur 
quelque chose de spirituel dont dépend 
l’âme ! Et combien celui qui en rajoute est 
digne de louanges, car grand est le risque de 
tomber ! »

Dans sa réponse, le Grize parlait de 
domaines dans lesquels la majorité des gens 
ne trébuchent pas et de fautes légères. Mais 
en ce qui nous concerne, il s’agit de choses 
que le cœur convoite naturellement, ce qui 
ressemble à une tour d’un million d’étages 
dont le toit serait tellement étroit qu’il ne 
pourrait à peine contenir le corps d’un 
homme et ne comporterait aucune balustrade. 
Dans cette situation, celui qui irait dormir 
sur ce toit aurait peu de chance de ne pas se 
retrouver tout en bas, les os brisés. C’est ce 
que nous entendons tous les jours à propos 
de gens craignant Hachem qui, ayant touché 
à ″l’appareil destructeur bien connu″, se 
retrouvent après quelques temps seulement, 
complètement détruits spirituellement !

Et si certains se trouvent des permissions 
en prétendant que l’on peut tirer profit de 
ces ″appareils″ pour des choses saintes, ils 
ressemblent à l’homme de l’histoire suivante 
:

Un riche avait, toute sa vie, l’habitude de 
profiter de toutes les jouissances de ce monde 
sans jamais faire entrer un seul pauvre dans 
sa maison. Or, voici qu’un jour, les poissons 
qu’on avait fait cuire chez lui s’avarièrent et 
leur puanteur monta jusqu’au ciel. Notre 
homme dit alors à ses serviteurs empressés 
d’accomplir sa parole : « Ce serait vraiment 
un grave péché que de jeter ces poissons à 
la poubelle ! Et pour ne pas ″enfreindre″ 
l’interdiction de ″Baal Tach’hit″ (gaspillage sans 
raison), il conviendrait, dit-il, d’en faire don à 
un pauvre afin qu’il puisse manger à satiété 

! » De fait, ses domestiques s’exécutèrent 
rapidement, et les donnèrent à un pauvre 
qui ayant tellement faim, ne fit pas cas de 
l’odeur nauséabonde, et les mangea. 
Cependant, cette ingestion endommagea 
grandement ses intestins jusqu’à ce qu’il se 
retrouve au seuil de la mort. Lorsque le riche 
entendit la nouvelle, il se hâta d’aller lui 
rendre visite et s’enquérir de sa santé en tant 
qu’″ami″ l’ayant ″sustenté″ de son propre 
pain. Quelques jours plus tard, le pauvre 
décéda de sa maladie et le riche vint 
l’accompagner à sa dernière demeure. Il se 
rendit même dans la maison des endeuillés 
apporter sa consolation. C’est alors qu’il 
s’enorgueillit de ses ″nobles actions″ et dit à 
son épouse : « N’est-ce pas que j’ai eu raison 
de ne pas jeter ces poissons à la poubelle, car 
grâce à eux, j’ai eu le mérite d’accomplir 
quatre Mitsvot : la Tsédaka2, la Hakhnassat 
Or’him3, le Bikour ‘Holim4 et la Lévaya5 ! »

Combien stupide et méchant est cet 
homme qui, au lieu de se frapper la poitrine 
en confessant ses actes misérables, se vante 
de sa bonté !

Nous pourrons dire la même chose de 
ces personnes qui se justifient en disant qu’il 
est possible de prier dans cet appareil 
abominable et même de réciter des Téhilim 
et de dire toutes les Séli’hot. Et au lieu de 
jeter cette charogne nauséabonde à la 
poubelle et d’accomplir ainsi la Mitsva ″Tu 
feras disparaitre l’abomination de ta maison″, 
ils se donnent bonne conscience en pensant 
qu’ils sont des justes parfaits qui 
accomplissent plein de Mitsvot avec des 
″poissons″ avariés et nauséabonds !

Certains Tsadikim y trouvent une allusion 
dans le langage employé par le verset (Ad Hoc, 
סגולה' : (5 לי   Et vous serez pour Moi un »] 'והייתם 
peuple de prédilection »] : Le Saint-Béni-Soit-Il 



 Au Puits de La Paracha - Yitro 7

6. Le terme ″Kidouchine″, qui désigne l’acte par lequel le fiancé consacre une femme à être son épouse (″les 
fiançailles″), provient de la même racine que le terme ″Kadoch″ qui signifie ″saint″ (N.d.t).

7. Le nom ″Yitro″ peut être rattaché au terme ″Yéter″ qui signifie ″en plus’’, ‘’en trop″ (N.d.t). 

demande à Israël qu’ils aient présent devant 
eux une forme de סגול (la voyelle ″Segol″ : ֶ ) qui 
évoque les deux yeux et la bouche afin qu’ils 
veillent toujours à conserver leur sainteté : 
qu’ils ne regardent pas ce qui est défendu et 
veillent également à ne pas dire de médisance, 
de colportage ou d’autres propos interdits.

On pourra rapporter à ce sujet la parabole 
qui suit :

Une personne participa à un mariage 
dans une salle de fête et y oublia un objet lui 
appartenant. Tard dans la nuit, elle s’en 
souvint et retourna sur les lieux, en espérant 
que l’objet s’y trouve toujours. Lorsqu’elle 
arriva, elle fut accueillie par l’obscurité la 
plus totale. Les tables se trouvaient 
piteusement rangées d’un côté de la salle et 
des restes de repas ainsi que des os jonchaient 
le sol. On ne pouvait s’imaginer que, 
seulement quelques heures auparavant, cette 
salle avait été somptueusement illuminée et 
le siège d’un repas fastueux dans des 
ustensiles de toute beauté. Elle pensa alors : 
« A quoi bon toute cette soirée, puisque, 
finalement, il n’en reste qu’une salle obscure 
et des os sur le sol ? » Néanmoins, après 
quelques instants, elle se ravisa et se dit : « 
Ce n’est pas vrai : rien que le fait que le 
‘Hatane ait pris sa fiancée pour épouse en 
lui disant ″Tu m’es consacrée″ (‘’Mékoudéchète 
Li’’) confère à cette grande soirée un caractère 
bénéfique ! Ce dérangement valait la peine, 
de même que toutes les dépenses ! » Il reste 
cependant vrai que s’il n’y avait pas eu de 
″Kidouchine″, la question serait demeurée 
entière : à quoi bon tout cela, s’il n’en reste, 
en fin de compte, que des os et des déchets 
par terre !

La morale est la suivante : chaque homme 
va, à la fin de sa vie, à l’endroit où repose 
toute créature : on le dépose dans un trou 
obscur, à l’ombre de la mort et il ne reste de 

lui finalement que quelques os dans la terre. 
Or, s’il y avait eu des ″Kidouchine″ dans son 
existence ici-bas, à savoir s’il s’était sanctifié6 
à travers toute chose qui peut rendre une vie 
sainte, dans ce cas, sa venue dans ce monde 
est grandement bénéfique, de même que ses 
années vécues sur terre. En revanche, en 
l’absence de ″Kidouchine″, qu’a-t-on gagné à 
le faire venir dans ce monde ? C’est le sens 
de la Guemara (Erouvine 54a) : הילולא כבי  עלמא   'האי 
 Ce monde-ci ressemble à une salle de″] דמיא'
mariage″], allusion au fait que le but de la 
vie d’un homme dans ce monde est que si 
des ‘’Kidouchine’’ ont eu lieu, tout valait la 
peine. Sinon, à quoi bon ?

Le ″Divré Chemouel″ commente le 
langage employé dans la Torah 'יתרו  »] 'וישמע 
Yitro entendit »] ainsi : Yitro entendit (comprit) 
qu’il était tout simplement ″en trop″7 dans ce 
monde et qu’on n’avait pas besoin de lui : y 
avait-il été envoyé pour remplir son ventre 
? Et s’il ne remplissait pas la mission pour 
laquelle il était descendu ici-bas, il était 
véritablement ″en trop″ !

J’ai entendu l’histoire suivante de l’un 
des Grands Rabbanim de la génération qui 
l’a entendue lui-même de quelqu’un qui l’a 
entendue de Rabbi Mendel Poterfass :

Lors de son séjour en Sibérie, où il fut 
enfermé derrière les barreaux, un des 
détenus juifs l’aborda et lui demanda une 
bénédiction. En effet, ce jour était la veille de 
sa fuite de cet endroit et il désirait une 
bénédiction pour réussir dans cette entreprise 
et être préservé de tout mal.

Rabbi Mendel le regarda, effaré, comme 
s’il avait perdu la raison : comment pouvait-
il imaginer s’enfuir de cet endroit fermé par 
des portes blindées, entouré de murailles 
immenses et fortifiées, de barbelés et doté de 
toutes sortes de surveillances avec des 
gardiens armés et des chiens ? Ce n’est pas 



8 Au Puits de La Paracha - Yitro

que fuir mettrait peut-être sa vie en péril, 
cela le conduirait à une mort certaine. 

« J’ai remarqué depuis longtemps, lui 
répondit-il, qu’il y avait, chaque jour, environ 
trente secondes durant lesquelles il n’y avait 
ni surveillance ni soldat autour du camp, 
parce qu’à ce moment-là, c’est la relève de la 
garde. Cela fait aussi déjà longtemps que je 
perce des trous en forme de cercle dans la 
muraille, chaque jour un peu. La nuit 
prochaine, avec l’aide d’Hachem, je me 
prépare à achever le travail. Il ne me restera 
plus qu’à pousser légèrement au centre, ce 
qui m’ouvrira une petite ouverture par 
laquelle je m’évaderai de ce lieu horrible ! » 

Lorsque le soir arriva, Rabbi Mendel se 
hâta vers l’endroit en question afin de savoir 
si Hachem lui ferait réussir son projet. Et en 
effet, le spectacle se dévoila devant ses yeux 
: à l’heure prévue, l’homme donna un coup 
de pied dans le cercle en question et, devant 
lui, s’ouvrit un espace béant dans la muraille, 
par lequel il sortit à l’air libre. Il se mit alors 
à courir autant que son souffle le lui 
permettait. Soudain, deux énormes chiens à 
l’aspect terrifiant surgirent et se mirent à sa 
poursuite pour tenter de le rattraper. Rabbi 
Mendel vit alors comment le juif sortit de 
ses poches, tout en courant (et à bout de force), 
deux morceaux de viande grasse et les jeta 
vigoureusement derrière lui. Que firent les 
chiens ? Ils oublièrent le fuyard et ne virent 
plus devant leurs yeux ″que de la viande″.

Le garde (de la nouvelle relève) avait observé 
de loin toute la scène et avait pris plaisir à 
voir, jusque là, les chiens effectuer 
convenablement leur travail. Toutefois, dès 
qu’il constata que le juif leur avait jeté de la 
viande et qu’ils avaient cessé leur poursuite, 

il se mit très en colère, sortit son arme et les 
abattit sur place. 

Rabbi Mendel fut très étonné : pourquoi 
le garde avait-il puni les deux chiens ? En 
outre, c’était davantage un châtiment pour 
le garde qui les perdaient à tout jamais que 
pour les chiens eux-mêmes. 

Après un certain temps, lorsque Rav 
Mendel trouva le moment propice pour 
discuter avec le garde, il lui exprima sa 
surprise et lui demanda la raison de son 
geste.

« Ecoute bien, lui dit ce dernier, nous 
investissons de grands efforts dans ces 
chiens. Durant de longs mois, nous dépensons 
pour eux de grosses sommes et beaucoup de 
forces pour les dresser, jusqu’à ce que nous 
les placions à leur poste. Pourquoi tous ces 
efforts, ces dépenses et ce temps ? Pour que, 
en cas d’évasion, ces chiens accomplissent 
leur tâche et luttent pour nous. Mais si, le 
moment venu pour lequel ils ont été dressés, 
ils sont pris d’un appétit féroce pour de la 
viande et ne remplissent pas leur mission, 
quel besoin en a-t-on ? En quoi sont-ils utiles 
? C’est pourquoi je les ai abattus sur place ! 
» 

Rabbi Mendel avait l’habitude de raconter 
cette histoire en toute occasion les larmes 
aux yeux en disant :

« L’homme vient dans ce monde afin de 
servir son Créateur et surmonter les épreuves 
que le Ciel lui amène à chaque instant. Et si, 
dans ces moments-là, il est pris de ″boulimie 
de viande″, oublie sa véritable mission en en 
dévorant ou en s’adonnant aux autres 
futilités et vanités de ce monde, et ne lutte 
pas vaillamment contre son Yetser, quel 
besoin et quelle utilité a-t-on de lui ? »


