e M 2Ue Halle HAle M ale N At Halle HAle Halle AU Hale HAUe Halle N AUe

o

!D.?J.?D.?O.Hx

de Rabbi

Flimelech
Biderman Chlita

3 | /, = ! I : ,.,,
\OGOQOGQQOGQQQGQf oGon\oGoﬂ\oGoeoGoeoGoeoGoeoGon\QGOQOGOQQGOQOGQGoGon\oG.n\oG

Pensées recueillies

ﬂlu iPutts

La ?amcﬁa,

~ ey . .




FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

Vitro

« En ce jour-ci, ils arrivérent dans le désert
du Sinai » : se renouveler comme au
temps de sa jeunesse

« En ce jour-ci, ils arriverent dans le désert
du Sinai. » (19, 1)

"Il aurait da étre écrit : « En ce jour-la ».
Pourquoi est-il écrit : « En ce jour-ci » ? Afin
que les paroles de Torah soient nouvelles
pour toi comme si elles avaient été données
aujourd’hui. » (Rachi)

En fait, il s’agit d’'une introduction au
don de la Torah dans son ensemble, parce
que I'un des principes essentiels du service
d’Hachem est de se renouveler chaque jour,
d’oublier le passé et de prendre des
résolutions pour 'avenir.

Un Ba'hour entra une fois chez le "Sar
Chalom" de Belz en pleurant. Il se lamentait
sur son sort car il avait agi d'une certaine
manieére et se demandait comment,
dorénavant, il pouvait recommencer a servir
Hachem.

Le Sar Chalom ouvrit la bouche et
rapporta ce commentaire de Rachi sur notre
verset (« En ce jour-ci, ils arrivérent dans le désert du Sinai »)

"Afin que les paroles de Torah soient
nouvelles pour toi comme si elles avaient été
données aujourd’hui”. Et il ajouta que de ne
plus penser a ses actions passées était un
préambule et une préparation au don de la
Torah. Au contraire, on doit s’imaginer
qu’aujourd’hui, seulement, la Torah vient
d’étre donnée, ce qui implique que toutes
nos mauvaises aient été accomplies avant
le don de celle-ci. Et a partir de maintenant,
on recoit a nouveau la Torah.

Un juif vint un jour chez le Isma’h Israél
en pleurant :

« Saint Rabbi, lui dit-il, je dois de 1’argent
a la Terre entiére, & tous mes amis, a toutes

les banques. Tout tombe a I’eau et toutes mes
affaires font faillite. Que vais-je devenir ?

- Que penses-tu faire ?, lui demanda le
Rabbi.

- J'ai pensé, lui répondit I'homme, faire ce
que tout le monde fait : annoncer la faillite

(fermeture de I’ancienne société).

- Et dans quel but ?, lui demanda a nouveau
le Rabbi. II faut pourtant bien vivre ?

- L’idée, répondit I'homme, est de
recommencer a zéro, d’ouvrir une autre
société sous un autre nom. Celle-ci n’a donc
rien a se reprocher, elle n’a aucune dette, ni
"mauvais passé” et ni mauvaise réputation.
Elle peut donc emprunter a nouveau de la
banque et se reconstruire ainsi depuis le

début ! »

Le Rabbi fut enchanté et dit : « A présent,
je comprends ! J'avais depuis toujours une
énorme question : on voit, en effet, que Yitro
avait sept filles (Chemot 2, 16) et d’autre part, on
voit aussi qu’il avait sept noms différents (ct.
Rachi 4, 18). Et son "histoire" n’est pas tres claire
: est-ce qu’il avait sept noms ou sept filles ?
Maintenant, je comprends parfaitement : pour
chaque fille qui arrivait en dge de se marier,
il s’engageait a donner une grosse dot. Et a
cette fin, il empruntait de tout le monde de
I'argent. Le lendemain du mariage, comme il
n'avait pas de quoi rembourser ces préts
énormes, il annoncait la faillite et la fermeture
de l'affaire. Il changeait alors de nom et il n'y
avait plus I'ancien "Yitro" que vous aviez
connu jusqu'a présent, mais c’est un autre
homme qui n’a aucun mauvais passé,
quelqu’'un qui est entierement propre !

En ce qui nous concerne, un parallele
peut étre fait avec l'attitude du Yetser Hara.
I vient et harcele 'homme : « Tu es
completement perdu !, lui dit-il. La, tu t'es
rendu coupable, et 1a aussi, tu es coupable...
! Tu as transgressé tel interdit ! Tu t'es



4

Au Puits de La Paracha - Vfitro

trompé dans cet autre ! Bref, tu es souillé des
pieds a la téte et tu n'as aucun espoir ni
aucun moyen de continuer. C'est la fin ! »

Si cet homme est intelligent, il lui
répondra : « Laisse-moi, car jai fait faillite,
jai fini avec tout mon passé ! Dorénavant, je
suis un homme nouveau, un autre homme !
» D'ailleurs, le Rambam le rapporte dans les
lois concernant le repentir (Chap. 2) :

« Cela fait partie des voies du repentir
que le repentant crie en pleurant et en
suppliant qu’il change son nom (.). » A
savoir : "Je suis quelqu'un d’autre et je ne
suis pas le méme homme qui a commis ces
actes. J'ai définitivement fermé ‘1’ancienne
affaire’. Dorénavant, j'en ai une nouvelle qui
n’a aucun rapport avec celle-ci.” D’ou cette
phrase qui illustre cet état : « Un repentant
est comme un enfant qui vient de naitre »,
car il est véritablement un homme
entierement nouveau, qui n'a plus rien a
voir avec ses actions du passé.

Il est écrit dans notre Paracha (19, 5) : « Et
a present @ry, si tu ecoutes Ma voix et que tu
veilles a Mon alliance, alors vous serez pour Moi
un peuple de prédilection parmi tous les peuples.
» Le "Avodat Israél” rapporte a ce sujet un
Midrach (Béréchit Rabba 21, 6) : « Le mot "amn" (a
présent’) évoque tout le temps le repentir. » (Cf.
ce qu'il dit la-bas)

« En ce qui concerne notre verset,
poursuit-il, le Saint-Béni-Soit-Il suggere a
ceux qui se rapprochent de Lui, de ne pas
se décourager et de ne pas craindre de se
tourner vers Lui a cause des fautes qu’ils
ont commises dans le passé, parce que
I’essentiel, toutefois, est de se rapprocher
désormais et de ne plus fauter. C'est a ce
sujet que le verset dit : "Et a4 présent, si tu
écoutes Ma voix" : c’est la Mitsva du repentir
et c’est cela Son immense bonté qui désire
rapprocher les repentants et ne veut pas se
souvenir de leurs actions passées. » (Cf. la-bas

selon cela, 1'explication de la suite du verset)

Il rapporte également au nom du Rav de
Berditchev une explication du verset @4) : « Et
Je vous porterai sur les ailes de I'aigle » :

« L’aigle (w» en hébreu) est ainsi appelé parce
qu’il perd (v=) ses anciennes plumes et se
renouvelle avec d’autres, comme il est dit
(Tehilim 103, 5 : « Tu retrouveras ta jeunesse
comme ’aigle » et Rachi d’expliquer : "Comme
cet aigle qui renouvelle ses ailes et ses
plumes d’année en année ; et il existe un
Midrach qui rapporte qu’une certaine espece
d’aigle, lorsqu’elle vieillit, retrouve sa
jeunesse.” C’est la raison pour laquelle la
Torah dit : « Et Je vous porterai sur les ailes de
I'aigle » : parce que le Saint-Béni-Soit-Il a
donné et a enraciné dans I'ame juive elle-
méme la force de se renouveler comme
"T"aigle”. »

« IlIs se tinrent a distance » : établir des
barrieres et des limites afin d’éloigner
I’'homme de la faute

« Le peuple vit, ils eurent peur et se tinrent
a distance. » (20, 15)

Rav Zoucha d’Anipoli (Ménorate Hazahav)
explique ce verset de la maniere suivante :

« Comme ils avaient la crainte de
Créateur, ils eurent peur d’enfreindre ne
serait-ce qu'un soupgon d’interdit émanant
de la Torah, c’est pourquoi « ils se tinrent a
distance » : ils se tinrent a distance des
défenses de la Torah en lui faisant des
barrieres et des limites (..). De la sorte, la
Torah est grandement protégée, ce qui
permet de ne pas méme enfreindre le
moindre interdit de la Torah v'n. »

Il existe, au nom de plusieurs Tsadikim
(Panim Yafote, Guevourote Arié dans les Likoutim a la fin du
livre, et certains le rapportent au nom du Gaon de Vilna dans
son "Yirine Kadichine”), Un commentaire connu du
verset de notre Paracha : « Délimite la
montagne, et sanctifie-ln » (19, 23) : il est
impossible d’étre "Kadoch" ('saint”) sans faire
de barrieres et imposer des limites, et c’est
le sens du verset : « Délimite la montagne », a
savoir : établis une barriere autour de la
montagne () et tu seras dénommé "Kadoch”
grace aux lettres qui sont autour de celle-ci,
c’est-a-dire celles qui encadrent le mot 97. En
effet, les lettres qui précedent le 11 et 5 sont 7
et p, et les deux lettres qui les suivent sont



Au Puits de La Paracha - Jitro

5

et v qui, ensemble, forment le mot wh1p. Ce
qui suggere en allusion que, grace aux
barriéres, on est en mesure de parvenir a
une sainteté supérieure.

Le Midrach (Bamidbar Rabba 19, 2) rapporte
que 'on demanda au serpent : "Pour quelle
raison te trouves-tu souvent entre les
barrieres ?

-Parce que, répondit-il, j’ai fait une breche
dans la barriére du monde.”

Le sens de ce Midrach est qu'on lui
demanda : "Nous voyons que tu investis
toutes tes forces a inciter les hommes a
faire des bréches dans les barrieres et les
limites qu’ils se sont fixées. Pourrais-tu
nous expliquer quel bénéfice tu tires
tellement de cela ?" Et le serpent de répondre
: "Car a partir de 1a, le chemin n’est pas
long jusqu’a le faire se perdre entiérement.
De la méme maniere, je réussis jadis a inciter
‘Hava a outrepasser la barriére qu’elle avait
établie de ne pas toucher l'arbre de la
connaissance (car D. avait dit a 'homme : « Ne mange pas
de l'arbre de la connaissance », et elle se fit une barriere
supplémentaire consistant a ne pas le toucher). Et
puisqu’elle le toucha, la voie fut ouverte
pour enfreindre I'ordre lui-méme !"

Voyons un peu les paroles extraordinaires
qu’écrit le Yessod Yossef (§63) sur la protection
d’En-Haut et 1'aide du Ciel dont I'homme
bénéficie lorsqu’il s’établit des barrieres afin
de s’éloigner du mal :

« Heureux est celui, écrit-il, qui s’est fait
des barrieres dans le domaine de la crainte
du Ciel nécessaire au service d'Hachem. Car
les limites et les barrieres deviennent des
anges protecteurs qui accompagnent 1’ame
de I'’homme lorsqu’il quitte ce monde apres
sa mort, afin qu’elle ne s’approche pas du
Satan. Et lorsque le Saint-Béni-Soit-Il voit
que l'homme réfléchit pour trouver des
barrieres et des limites dans un certain
domaine ou il a I'habitude de trébucher, et
qu’il aspire le coeur brisé a les respecter, il

en éprouve une immense satisfaction. Cet
homme a plus de valeur aux yeux d’"Hachem
que tous les sacrifices que 'on pourrait Lui
offrir. Hachem ouvre alors les portes et
laisse le passage aux émissaires dont le role
est de faire écran devant le Satan et
d’affaiblir sa force. Ces émissaires
I'empéchent de prendre le dessus sur cet
homme et de le faire trébucher dans un
domaine jusqu’alors faillible. Surement
que cet homme réussira et surmontera cet
obstacle au point de pouvoir, de lui-méme,
le repousser (...). »

On demanda une fois au Grize de Brisk
pourquoi il se montrait si rigoureux dans
tous les domaines et ajoutait constamment
des ‘Houmrote' et des barrieres afin de
s’éloigner a I'extréme de tout interdit. « Que
le Rav nous enseigne la raison de tant de
"Houmrote », lui avait-on demandé.

Le Grize répondit par une question a
celui qui l'interrogeait :

« Imagine une tour immense de cent
étages, dont le toit serait tres large et ne
comporterait aucune rambarde autour.
Accepterais-tu d’aller t'allonger et dormir
sur ce toit cette nuit, trés loin du bord ?

- Non, certainement pas, répondit-il,
parce que je craindrais pour ma vie, de peur
de tomber dans mon sommeil jusqu’en bas !

- Pourquoi avoir peur ?, lui demanda le
Grize. Depuis quand es-tu tombé du lit la
derniere fois ? A plus forte raison, pourquoi
craindrais-tu de tomber d’un toit comme
celui-ci qui est tellement large, alors que tu

te serais couché a plusieurs metres du bord
? »

Mais le juif resta sur sa position, celle de
la crainte. Il ne serait pas prét a le faire,
méme contre une somme considérable. Le
Grize lui dit alors :

« Si déja tu as peur que ton corps, qui est
matériel, ne tombe 11, du fait de "absence

1. Décision visant a s’acquitter de tous les avis, méme les plus séveres (N.d.t)



6

Au Puits de La Paracha - Vitro

de rambarde, a plus forte raison doit-on
établir des barrieres et des rambardes sur
quelque chose de spirituel dont dépend
I’ame ! Et combien celui qui en rajoute est
digne de louanges, car grand est le risque de
tomber ! »

Dans sa réponse, le Grize parlait de
domaines dans lesquels la majorité des gens
ne trébuchent pas et de fautes légeres. Mais
en ce qui nous concerne, il s’agit de choses
que le coeur convoite naturellement, ce qui
ressemble a une tour d'un million d’étages
dont le toit serait tellement étroit qu’il ne
pourrait a peine contenir le corps d'un
homme et ne comporterait aucune balustrade.
Dans cette situation, celui qui irait dormir
sur ce toit aurait peu de chance de ne pas se
retrouver tout en bas, les os brisés. C’est ce
que nous entendons tous les jours a propos
de gens craignant Hachem qui, ayant touché
a "l'appareil destructeur bien connu”, se
retrouvent apres quelques temps seulement,
compléetement détruits spirituellement !

Et si certains se trouvent des permissions
en prétendant que 'on peut tirer profit de
ces "appareils” pour des choses saintes, ils
ressemblent a ’'homme de I'histoire suivante

Un riche avait, toute sa vie, I’habitude de
profiter de toutes les jouissances de ce monde
sans jamais faire entrer un seul pauvre dans
sa maison. Or, voici qu’'un jour, les poissons
qu’on avait fait cuire chez lui s’avariéerent et
leur puanteur monta jusqu’au ciel. Notre
homme dit alors a ses serviteurs empressés
d’accomplir sa parole : « Ce serait vraiment
un grave péché que de jeter ces poissons a
la poubelle ! Et pour ne pas "enfreindre"”
I'interdiction de "Baal Tach’hit" (gaspillage sans
raison), il conviendrait, dit-il, d’en faire don a
un pauvre afin qu’il puisse manger a satiété

2. La charité
3. L’hospitalité

4. La visite au malade

5. Accompagner le corps d'un défunt a I'enterrement

! » De fait, ses domestiques s’exécuteérent
rapidement, et les donnerent a un pauvre
qui ayant tellement faim, ne fit pas cas de
I'odeur nauséabonde, et les mangea.
Cependant, cette ingestion endommagea
grandement ses intestins jusqu’a ce qu’il se
retrouve au seuil de la mort. Lorsque le riche
entendit la nouvelle, il se hata d’aller lui
rendre visite et s'enquérir de sa santé en tant
qu'ami” l'ayant "sustenté” de son propre
pain. Quelques jours plus tard, le pauvre
décéda de sa maladie et le riche vint
I'accompagner a sa derniere demeure. Il se
rendit méme dans la maison des endeuillés
apporter sa consolation. C'est alors qu'il
s’enorgueillit de ses "nobles actions” et dit a
son épouse : « N'est-ce pas que j'ai eu raison
de ne pas jeter ces poissons a la poubelle, car
grace a eux, jai eu le mérite d’accomplir
quatre Mitsvot : la Tsédaka?, la Hakhnassat
Or’him?, le Bikour ‘Holim* et la Lévaya® ! »

Combien stupide et méchant est cet
homme qui, au lieu de se frapper la poitrine
en confessant ses actes misérables, se vante
de sa bonté !

Nous pourrons dire la méme chose de
ces personnes qui se justifient en disant qu’il
est possible de prier dans cet appareil
abominable et méme de réciter des Téhilim
et de dire toutes les Séli’hot. Et au lieu de
jeter cette charogne nauséabonde a la
poubelle et d’accomplir ainsi la Mitsva "Tu
feras disparaitre I'abomination de ta maison”,
ils se donnent bonne conscience en pensant
qu’ils sont des justes parfaits qui
accomplissent plein de Mitsvot avec des
"poissons” avariés et nauséabonds !

Certains Tsadikim y trouvent une allusion
dans le langage employé par le verset (Ad Hoc,
5) @ e > o [« Et vous serez pour Moi un
peuple de prédilection »] : Le Saint-Béni-Soit-Il



Au Puits de La Paracha - Jitro

7

demande a Israél qu’ils aient présent devant
eux une forme de e (la voyelle "Segol” : ) qui
évoque les deux yeux et la bouche afin qu’ils
veillent toujours a conserver leur sainteté :
qu’ils ne regardent pas ce qui est défendu et
veillent également a ne pas dire de médisance,
de colportage ou d’autres propos interdits.

On pourra rapporter a ce sujet la parabole
qui suit :

Une personne participa a un mariage
dans une salle de féte et y oublia un objet lui
appartenant. Tard dans la nuit, elle s’en
souvint et retourna sur les lieux, en espérant
que l'objet s’y trouve toujours. Lorsqu’elle
arriva, elle fut accueillie par 'obscurité la
plus totale. Les tables se trouvaient
piteusement rangées d'un coté de la salle et
des restes de repas ainsi que des os jonchaient
le sol. On ne pouvait s'imaginer que,
seulement quelques heures auparavant, cette
salle avait été somptueusement illuminée et
le siege d'un repas fastueux dans des
ustensiles de toute beauté. Elle pensa alors :
« A quoi bon toute cette soirée, puisque,
finalement, il n’en reste qu’une salle obscure
et des os sur le sol ? » Néanmoins, apres
quelques instants, elle se ravisa et se dit : «
Ce nest pas vrai : rien que le fait que le
‘Hatane ait pris sa fiancée pour épouse en
lui disant "Tu m’es consacrée” (“Mékoudéchete
Li") confére a cette grande soirée un caractére
bénéfique ! Ce dérangement valait la peine,
de méme que toutes les dépenses ! » Il reste
cependant vrai que s’il n'y avait pas eu de
"Kidouchine”, la question serait demeurée
entiere : a quoi bon tout cela, s’il n’en reste,
en fin de compte, que des os et des déchets
par terre !

La morale est la suivante : chaque homme
va, a la fin de sa vie, a 'endroit ou repose
toute créature : on le dépose dans un trou
obscur, a I'ombre de la mort et il ne reste de

lui finalement que quelques os dans la terre.
Or, s’il y avait eu des "Kidouchine” dans son
existence ici-bas, a savoir s’il s’était sanctifié®
a travers toute chose qui peut rendre une vie
sainte, dans ce cas, sa venue dans ce monde
est grandement bénéfique, de méme que ses
années vécues sur terre. En revanche, en
I"absence de "Kidouchine", qu’a-t-on gagné a
le faire venir dans ce monde ? C’est le sens
de la Guemara (Erouvine 54a) : N)2°7 %35 N1V ONT
*n7 ["Ce monde-ci ressemble a une salle de
mariage"], allusion au fait que le but de la
vie d'un homme dans ce monde est que si
des “Kidouchine” ont eu lieu, tout valait la
peine. Sinon, a quoi bon ?

Le "Divré Chemouel” commente le
langage employé dans la Torah m yown [«
Yitro entendit »] ainsi : Yitro entendit (comprit)
qu’il était tout simplement "en trop"” dans ce
monde et qu’on n’avait pas besoin de lui : y
avait-il été envoyé pour remplir son ventre
? Et s’il ne remplissait pas la mission pour
laquelle il était descendu ici-bas, il était
véritablement "en trop” !

J'ai entendu I'histoire suivante de l'un
des Grands Rabbanim de la génération qui
I'a entendue lui-méme de quelqu’un qui l'a
entendue de Rabbi Mendel Poterfass :

Lors de son séjour en Sibérie, ou il fut
enfermé derriere les barreaux, un des
détenus juifs 'aborda et lui demanda une
bénédiction. En effet, ce jour était la veille de
sa fuite de cet endroit et il désirait une
bénédiction pour réussir dans cette entreprise
et étre préservé de tout mal.

Rabbi Mendel le regarda, effaré, comme
s’il avait perdu la raison : comment pouvait-
il imaginer s’enfuir de cet endroit fermé par
des portes blindées, entouré de murailles
immenses et fortifiées, de barbelés et doté de
toutes sortes de surveillances avec des
gardiens armés et des chiens ? Ce n’est pas

6. Le terme "Kidouchine", qui désigne 1'acte par lequel le fiancé consacre une femme a étre son épouse ('les
fiancailles”), provient de la méme racine que le terme "Kadoch" qui signifie "saint” (N.d.t).

74y

7. Le nom "Yitro" peut étre rattaché au terme "Yéter" qui signifie "en plus”, “en trop” (N.d.t).



8

Au Puits de La Paracha - Vitro

que fuir mettrait peut-étre sa vie en péril,
cela le conduirait a une mort certaine.

« J'ai remarqué depuis longtemps, lui
répondit-il, qu’il y avait, chaque jour, environ
trente secondes durant lesquelles il n"y avait
ni surveillance ni soldat autour du camp,
parce qu’a ce moment-1a, c’est la reléve de la
garde. Cela fait aussi déja longtemps que je
perce des trous en forme de cercle dans la
muraille, chaque jour un peu. La nuit
prochaine, avec l'aide d'Hachem, je me
prépare a achever le travail. Il ne me restera
plus qu’a pousser légerement au centre, ce
qui m’ouvrira une petite ouverture par
laquelle je m’évaderai de ce lieu horrible ! »

Lorsque le soir arriva, Rabbi Mendel se
hata vers I'endroit en question afin de savoir
si Hachem lui ferait réussir son projet. Et en
effet, le spectacle se dévoila devant ses yeux
: a I'heure prévue, 'homme donna un coup
de pied dans le cercle en question et, devant
lui, s’ouvrit un espace béant dans la muraille,
par lequel il sortit a lair libre. Il se mit alors
a courir autant que son souffle le lui
permettait. Soudain, deux énormes chiens a
'aspect terrifiant surgirent et se mirent a sa
poursuite pour tenter de le rattraper. Rabbi
Mendel vit alors comment le juif sortit de
ses poches, tout en courant (et a bout de force),
deux morceaux de viande grasse et les jeta
vigoureusement derriére lui. Que firent les
chiens ? Ils oublierent le fuyard et ne virent
plus devant leurs yeux "que de la viande".

Le garde (de la nouvelle releve) avait observé
de loin toute la scene et avait pris plaisir a
voir, jusque 1a, les chiens effectuer
convenablement leur travail. Toutefois, deés
qu’il constata que le juif leur avait jeté de la
viande et qu’ils avaient cessé leur poursuite,

il se mit trés en coleére, sortit son arme et les
abattit sur place.

Rabbi Mendel fut tres étonné : pourquoi
le garde avait-il puni les deux chiens ? En
outre, c’était davantage un chatiment pour
le garde qui les perdaient a tout jamais que
pour les chiens eux-mémes.

Apres un certain temps, lorsque Rav
Mendel trouva le moment propice pour
discuter avec le garde, il lui exprima sa
surprise et lui demanda la raison de son
geste.

« Ecoute bien, lui dit ce dernier, nous
investissons de grands efforts dans ces
chiens. Durant de longs mois, nous dépensons
pour eux de grosses sommes et beaucoup de
forces pour les dresser, jusqu’a ce que nous
les placions a leur poste. Pourquoi tous ces
efforts, ces dépenses et ce temps ? Pour que,
en cas d’évasion, ces chiens accomplissent
leur tache et luttent pour nous. Mais si, le
moment venu pour lequel ils ont été dressés,
ils sont pris d'un appétit féroce pour de la
viande et ne remplissent pas leur mission,
quel besoin en a-t-on ? En quoi sont-ils utiles
? C'est pourquoi je les ai abattus sur place !

>

Rabbi Mendel avait I'habitude de raconter
cette histoire en toute occasion les larmes
aux yeux en disant :

« L’homme vient dans ce monde afin de
servir son Créateur et surmonter les épreuves
que le Ciel lui amene a chaque instant. Et si,
dans ces moments-13, il est pris de "boulimie
de viande", oublie sa véritable mission en en
dévorant ou en s’adonnant aux autres
futilités et vanités de ce monde, et ne lutte
pas vaillamment contre son Yetser, quel
besoin et quelle utilité a-t-on de lui ? »



