ﬂ"ﬁ}’:N 3777}7

9791 P55 MTPAN 7 IR

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

Coew )

Soyez égoistes

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J «POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL »  \_
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV ISRAEL BEN RACHEL »

VOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE OU DANS
LES COMMERCES DE YOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER PAR E-MAIL A YOS AMIS,
EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE! r

POUR SABONNER ET LE RECEVOIR PAR EMAIL: FRANCAIS@TORASAVIGDOR.ORG
POUR LES SPONSORISATIONS OU TOUTES AUTRES DEMANDES D'INFORMATIONS:
TAEUROPE®DTORASAVIGDOR.ORG




VEUR Ny,
AVEC T

R AVIGDORMILLER 7T"L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Soyez égoistes

Table des matiéres
Premiére partie: Auto-amélioration
Deuxieme partie: Perfection de soi

Troisieme partie: Auto-transformation

Corrections mystérieuses

Les ouvrages sacrés mentionnent un concept: le tikoun, soit
I'amélioration ou la rectification, fondamentales pour la vie du Juif, et de
ce fait, ce concept mérite notre attention. Dans le langage de la kabala,
I'ésotérisme, le tikoun fait référence a I'amélioration du monde - pas
uniquement ce monde apparent, mais également dautres mondes
évoqueés par la kabbale. C'est une étude mystérieuse et valable, nommée
tikoun olam: ce sont les divers moyens et méthodes de rectifier les
mondes matériel et spirituel.

Nous n‘aborderons pas aujourd’hui ces notions, qui dépassent notre
entendement.

Le tikoun non mystérieux

Il existe un autre domaine du tikoun, qui est encore plus essentiel et
moins mystérieux - ce concept est réitéré dans la Torah- c'est le role
essentiel non pas du tikoun olam, mais du tikoun atsmi, la perfection de
soi. Et c'est ce sujet que je compte aborder ce soir.

2 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



Le tikoun atsmi n'est pas un concept simple, car il existe divers
domaines, dont chacun est un sujet en soi. Mais pour notre sujet, il existe
une forme de tikoun de soi que nous allons traiter: le tikoun du caractere.
Nous verrons qu'il est également lié a la kabbala.

Charger et décharger

Commengons par une mitsva de la paracha de cette semaine.
Lorsqu'il est question de soulager votre frere juif qui ploie sous le poids de
ses lourds paquets, il existe deux Mitsvot distinctes dans la Torah: prika et
téina: décharger et charger.

Prika: votre voisin essaie de décharger une lourde botte de foin de
son ane qui IXWN NOA Y27 -succombe sous sa charge, c'est une mitsva de
laider. 19 atpn R - garde-toi de passer a coté et de le laisser se
débrouiller seul, MY 2TYR 2TY - au contraire, renonce a tes plans et presse-
toi de lui venir en aide (Chemot 23:5).

Au passage, ce concept sétend a dautres domaines: si vous
apercevez votre voisin peiner sous le poids de lourds sacs de courses, ne
lignorez pas. Arrétez-vous et proposez-lui vos services, au moins sur une
partie du chemin, ou proposez de lui tenir ses paquets le temps qu'il se
prépare a reprendre la route. Parfois, vous voyez qu’il a du mal a déplacer
son caddie sur le trottoir. Vous pouvez l'aider a soulever le caddie. Cest
une mitsva de l'aider.

Il existe une seconde mitsva: téina, aider quelqu'un a charger son
fardeau. Vous apercevez un Juif qui essaie de poser un lourd sac sur son
ane - méme s'il est au bout de la rue et que vous comptiez partir dans la
direction opposée - vous devez courir vers lui et l'aider a le soulever. Bien
entendu, personne n'est obligé de risquer la hernie, mais supposons que
ce ne soit pas un probleme, c’est une mitsva de l'aider. iny pn opn - Vous
devez l'aider a charger son dne (Devarim 22:4).

Peser les mitsvot

La Guémara (Baba Metsia 32b) décrit un scénario, un cas ou deux
mitsvot entrent en conflit et I'une d’elles doit céder. Supposons que vous
marchez sur la 13®m Avenue a Boro Park et que vous apercevez un voisin
qui essaie de poser une charge sur son ane. Mais c'est un objet lourd, une
machine a laver, et il a des difficultés. C'est une mitsva de la Torah de
l'aider a la soulever.

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 3



Mais alors que vous courez pour l'aider a charger son ane, au bas de
la rue, vous repérez un autre homme qui tente de décharger son ane ;
cest un autre voisin qui a aussi affaire a une lourde charge. Il doit
décharger sa machine a laver, et il ne s'en sort pas tout seul.

Vous faites face a un dilemme: a qui devez-vous préter assistance en
premier? Quelle mitsva a-t-elle la préséance: charger ou décharger?

Aider Uane

La Guémara tranche que la Mitsva de décharger est supérieure a
celle de charger. Pourquoi? Car lorsque vous aidez celui qui charge, vous
aidez uniquement cet homme. Il souhaite votre aide, mais son ane est
plutot satisfait si vous ne l'aidez pas. Mais lorsquil est question de
décharger, vous aidez non seulement celui qui décharge, mais également
son dne. L'ane souffre des difficultés de ployer sous cette lourde charge -
Clest 07 "9Ya WY - et de ce fait, vous soulagez I'dne en le déchargeant.
Ainsi, si la question se pose de choisir entre deux mitsvot, vous devez
effectuer celle de prika, d'6ter le fardeau, plutdt que celle de téina, qui
consiste a poser la charge.

La Guémara continue par le méme récit, mais avec une petite
différence. Imaginons que 'homme qui tente de charger son ane, celui
que vous n'aidez pas en premier, est antipathique avec vous. C'est votre
ennemi. Il bloque votre allée et piétine votre gazon. De ce fait, vous ne
l'appréciez pas beaucoup. Vous étes humain apres tout. D'un autre coté,
celui qui essaie de décharger son ane, celui a qui vous devez préter main-
forte en premier, est votre ami.

Si cela tenait a vous, vous penseriez: quelle est la question? Aidez
votre ami a décharger! Nous avons en effet établi que décharger est
prioritaire, car ce faisant, vous accomplissez deux choses: vous aidez
votre frere juif et vous aidez aussi 'ane. Et si ce Juif s'avere étre votre ami,
encore mieux.

Priorité aux ennemis

Clest notre avis, mais pas celui de la Torah. La Guémara dit: mxn
Riiwa - Clest une mitsva daider votre ennemi a décharger son ane. Cest
pourquoi le verset va aussi loin et dit: IXIW 77 RN 73 -Si vous voyez un
ane de votre ennemi sur la route, succomber sous une lourde charge, vous
devez laider a retirer la charge. Pourquoi mentionner “votre ennemi’?
D'autre part, la Torah nous dit: si c'est un ami, c'est évident que vous

4 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



devez l'aider a décharger son ane. Mais si c'est un ennemi, c'est encore
plus important.

Quel est le sens de cette anomalie? Qulest-il advenu de la regle
stipulant que décharger a la préséance, que la douleur de I'ine nous
préoccupe? La Guémara véhicule une idée essentielle. Il est vrai que: ¥
1 "9y est important, mais il existe un principe plus essentiel: N 739
771y 17¥? — Maitriser votre mauvais penchant est une plus grande prouesse
(Baba Metsia 32b). Briser le mal logé dans le cceur, aller a 'encontre de
votre inclination est un plus grand exploit que d'6ter la charge d'une béte
souffrante.

Donc, méme si 'ane de votre ennemi souffre sous la charge d'une
lourde machine a laver que vous déposerez sur son dos, et pendant ce
temps, le pauvre ane de votre ami plus bas attend d’étre déchargé, oubliez
votre ami et allez plutot aider votre ennemi a charger votre ane. Cest une
mitsva pour vous d’aider votre ennemi a charger, car vous effectuez une
bien plus grande décharge: vous vous désistez de T'hostilité que vous
ressentez a 'égard de votre ennemi. En prétant assistance a votre ennemi,
vous pliez votre volonté ; vous effectuez un changement dans votre
caractere et c'est plus important.

Qui est votre ennemi?

Clarifions un point: 'ennemi dont il est question n'est pas un ennemi
de la Torah. 1l s'agit d'un homme qui vous énerve. Cest un Juif religieux.
Cest votre concurrent, par exemple. Il posseéde une épicerie tout comme
vous. Cest un Juif orthodoxe qui a ouvert une épicerie dans la méme rue ou
votre magasin est situé depuis des années. Vous voyez un jour son camion
lacher et vous vous dites: “Pourquoi lui venir en aide? Il utilise son camion
pour livrer de la nourriture a ses clients. Or, jaimerais avoir ses clients.

C'est pourquoi vous devez l'aider. Car si vous l'aidez, savez-vous ce
que vous accomplissez? 771y 11¥? NX 727 - Vous pliez votre yetser hara, et
cela vaut mieux que tout. Donc si c'est votre ami qui possede un magasin
de chaussures et non une épicerie comme vous, et que vous courez pour
l'aider, treés bien. Tres bien! Cest aussi une grande mitsva. Mais si clest
votre concurrent, cest la véritable réussite, car vous vous transformez!

Perdre votre temps

Imaginons que vous écoutez cette discussion ce soir et que vous
étes intéressé par cette idée de lakouf et yitrso: “Si je peux me forcer a

Torat Avigdor : Paracha Michpatim B)



étre particulierement sympathique avec les autres, je peux appliquer cet
idéal de tikoun hamidot évoqué par le Rav Miller” Disons que vous
marchez sur la Kings Highway et vous apercevez un Roch yéchiva qui fait
une petite promenade apres sa session détude. Vous vous dites: “Voila
I'occasion” Vous l'abordez et désirez lui adresser quelques mots gentils.
Ce n'est pas dans votre nature, mais vous vous forcez a étre sympathique.

Que se passe-t-il? Il vous dit des mots gentils. Vous tentez de
I'encourager, mais en réalité, c'est lui qui vous encourage. Cest impossible,
cest une perte de temps avec lui. C'est une mitsva, bien str, d'étre avenant
avec les tsadikim, mais vous n‘accomplissez rien. Vous ne vous changez
pas. Vous obtiendrez un salaire pour avoir encouragé des tsadikim,
absolument, mais vous ne vous changez pas.

Admettons que vous marchiez dans la rue aprés cette rencontre et
que vous vous sentiez frustré. Ca a été un échec avec le Roch Yéchiva”
Mais soudain, vous croisez un homme appartenant a une autre ‘Hassidout
et il n'est pas amical ; il vous ignore a chaque fois que vous passez. Et il ne
vous intéresse pas non plus, vous le considérez comme un grincheux.

Toucher le jackpot

Ah, vous avez touché le jackpot! Vous avez rencontré un type
désagréable! Vous vous avancez vers lui et le saluez: chalom alékhem. Il ne
vous intéresse pas? Vous préférez I'ignorer? C'est précisément pour cette
raison que vous devez plier votre volonté et vous forcer. Dites bonjour et
souriez. Cest la réussite dans la vie! Une personne difficile est votre
occasion! Et ce sont ces personnes qui assurent notre réussite dans le
programme du travail sur soi.

Une source fiable

Quelle est la place occupée par le tikoun atsmi? Consultons le Gaon
de Vilna a ce sujet. Il écrit ceci: O M1 PY - Le but principal de la vie
de 'homme, NiTHI NPIW THR PIMNNY KT - consiste A briser ses traits de
caractere, d’aller a 'encontre de toutes ses tendances et ses instincts.
C'est le but principal de notre existence: briser les midot. 19 Y 1®9 ORI
o1 - Et s'il ne prend pas la peine de s'occuper de cela, pourquoi a-t-il
besoin de la vie?

6 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



1l Sappuie sur un verset de Michlé: 291 man niyp® 503 2 vrn 1 Mk
TR — A quoi sert au fou d’avoir de I'argent en main pour acquérir de la
sagesse? Il n'a pas d’intelligence et ne sait pas ce qu'il fait (17:16).

Prenons un fou qui marche dans la rue avec de I'argent en main.

Nous lui demandons: “M. le fou, vous avez beaucoup d’argent. A quoi
est-il destiné?”

-Ah, cet argent? Je dois faire un achat.
-Quoi?

Il ne sait pas. Il est parti faire une course, mais il a oublié ce qu’il
devait acheter. De ce fait, il circule dans l'épicerie et met dans son panier
des objets au hasard. “Je suis peut-étre venu pour ceci ou pour cela”

La monnaie de la vie

Hachem nous a envoyés dans ce monde avec de l'argent. Lequel? La
vie! Que vous soyez vieux et qu'il vous reste peu d’années a vivre, ou jeune,
avec toute la vie devant vous, chaque jour est de I'argent! Chaque minute
est de l'argent!

Une question se pose: que sommes-nous censés faire avec cet
argent de la vie? Lorsque vous interrogez le jeune sot ou le vieil idiot sur
le but de la vie, il répond qu'il veut partir en Floride, par exemple. “Je dois
gagner ma vie, manger, regarder un match de foot et dormir” Il achete
beaucoup de choses avec son argent.

Or, Michlé nous interroge: connaissez-vous le but de la vie? nipH
man - Le but de cet argent est dacquérir la conscience dun bon
comportement ; dans Michlé, le terme de ‘hokhma fait référence a l'idée
d’'une vie vertueuse, de perfectionner son caractere.

Bien sir, cela désigne aussi la Torah et les mitsvot ; mais sachez que
de nombreux Juifs fideles a la Torah et préts a tout accomplir, n'ont pas
conscience de 'urgence du concept de chvirat hamidot. Le but de la vie
de 'homme est de faconner son caractere.

Comment fagconner son caractere? En allant a contre-courant des
passions et des instincts qui le motivent ; en pliant votre yetser hara dans
le but du tikoun! NiTHI NPAW3A THA PNDY: tel est le but de votre vie: vous
améliorer!

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 7



Un bon égoisme

Si nous devions donner un nom a cette conférence, ce serait: “Soyez
égoiste”” Or, ce nom est intéressant, car il semblerait que nous discutions
de lopposé de l'égoisme: il sagit de donner aux autres et de nous
soumettre a la volonté des autres. Mais en réalité, c’est le nom le plus
approprié, car nous apprenons désormais que nous vivons dans ce monde
pour mettre a profit nos rencontres avec des personnes difficiles pour
notre propre acquis égoiste. Une personne sensée utilise toutes les
occasions pour 11¥? Ny 739 car elle comprend que le tikoun atsmi, la
perfection de sa propre néchama est notre raison d’étre.

C'est de cette facon que nous devons considérer les occasions de
rencontre avec des personnes difficiles: une occasion de soumettre notre
volonté a celle des autres. Lorsque de telles occasions se présentent,
soyez égoistes. Pensez: “Je ne vais pas me rabaisser en plongeant au
niveau de cet homme! Au contraire! Je vais l'utiliser pour faire de moi
quelque chose! Je vais utiliser I'argent de la vie pour profiter de lui! Je vais
le traiter avec gentillesse et bonté, avec le sourire, dans toutes les
circonstances.

Synagogues et chaussures

Prenons un fidele de la synagogue envers qui vous avez de la
rancune, peut-étre justifiée. Admettons que la gabai a décidé de vous
exclure. Il ne vous donne jamais de montée a la Torah! Et lorsque le
moment est venu de dire: Chabbath Chalom, vous faites tout pour I'éviter.
Mais désormais, vous vous étes familiarisé avec ce principe et vous n'allez
pas attendre qu'il fasse téchouva ; 2TYR 2TY - renoncez a ce que vVOus avez
dans le cceur, iy - et soyez avec lui (Chemot 23:5). De ce fait, vous
I'abordez et lui souhaitez Chabbath Chalom.

Jai connu un homme qui s'est entrainé dans ce domaine. Il avait un
concurrent, Juif orthodoxe, et il perdait des parts de marché en raison de
ce concurrent. Il était en coleére contre lui. Il n'est pas aisé d’avoir un
concurrent qui vend de meilleures chaussures que vous et a plus de
clients. Surtout si vous avez ouvert en premier votre magasin. Je n'envie
pas I'épreuve de ce commercant.

Le magasin de chaussures a succes

Mais cet homme transforma cette épreuve en or. Il croise ce
concurrent le Chabbath et le salue chaleureusement: Chabbath Chalom!

8 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



Ce n'est pas facile, car rencontrer un concurrent vous peine. Mais cet
homme a compris le but de la vie et il I'a réussi. Il voit cet “ennemi”
descendre la rue et pense que Hachem aime cet homme. Cest un Juif
orthodoxe, et Hachem l'aime, de toute évidence.

Ainsi, il dit: “Si seulement cet homme pouvait devenir de plus en plus
riche. Bien entendu, je souhaite aussi le devenir. Je lui souhaite une longue
vie. Qu'il profite de son repas du Chabbath aujourd’hui et se repose. Je lui
souhaite tout le meilleur”

Ah, remarque Hachem, tu forces ton yetser hara a se plier, cest
I'idéal” En effet, comment mesure-t-on la réussite dans la vie? En vendant
des chaussures? Les clients? Cest important, mais ce n'est pas la vie. La
vie est destinée a perfectionner notre caractere.

Mari abusif
Prenons plusieurs exemples qui sont peut-étre plus de notre niveau.
Prenons une femme qui vient me consulter: elle a un mari difficile.
Lorsqu’il rentre a la maison apres le travail, il est nerveux. Et lorsquelle fait
la moindre remarque, il s'emporte contre elle et use de propos injurieux.

Nous n’allons pas justifier sa conduite. Il est évident quil faut lui
enseigner des principes, mais il n'est pas facile déduquer quelqu'un,
surtout s'il ne demande pas a étre guidé. C'est un homme difficile, qui
lance toujours les querelles.

Mais que va-t-elle gagner en sengageant dans la dispute? Rien. Elle
ne fera que jeter de I'huile sur le feu. Donc si c’est une femme intelligente,
elle décide de l'oublier. “Je vais oublier ce qu'il m’a dit, comme si rien ne
s'était passé”” C'est une femme intelligente.

Une épouse accomplie

Mais si cest une femme tres intelligente, elle ira plus loin. Car
oublier est excellent, mais c'est une occasion perdue. Je vais vous décrire
la réussite. Prenons une femme qui est insultée par son mari. Ils se sont
querellés. 11 est désormais son “ennemi” Elle est énervée contre lui,
blessée. Que fait-elle? Elle prépare un petit plat ou un morceau de gateau
quelle dépose sur une assiette et le lui offre. Une friandise pour apaiser
son mari.

Il est possible quiil repousse son geste, ce qui serait stupide de sa
part. Elle se dit que c’était du gachis: il est le méme taureau quavant. Elle
doit savoir que son geste est immense. La-t-elle changé? Probablement

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 9



pas. Mais elle a fait mieux. Elle s’est changée elle-méme! Elle s'est forcée a
créer un beau geste d'amitié pour son mari, bien qu’il ait été méchant avec
elle, et de ce fait, elle s'est transformée.

Un mari accompli
Ce scénario peut étre inversé. Vous rentrez a la maison apres le
travail et votre épouse vous tombe dessus. “Toute la journée, vous dit-
elle, je suis restée ici avec les enfants et tu reviens le soir. Clest a toi de
prendre la releve.” Elle sexprime avec feu.

Or, elle ne sait pas que vous avez eu des clients difficiles aujourd’hui,
que vous avez souffert de votre employeur ou d'autres employés. Vous
vous dites: “Comment peut-elle exprimer une telle insatisfaction contre
moi? Je travaille dur pour gagner ma vie!”

Mais vous vous remémorez la lecon et vous mobilisez vos forces -
vous pliez votre yetser hara et vous lui répondez avec empathie: “Tu as
raison, ma chérie, tu as raison. Que veux-tu que je fasse? Tu veux que je
fasse la vaisselle ce soir? Je vais surveiller les enfants”

Elle ne veut pas que vous fassiez la vaisselle. Elle ne vous laissera pas
non plus surveiller les enfants. Mais entre-temps, des que vous avez
énoncé ces propos, vous avez acquis un tres grand mérite.

Réussir avec le cousin Jake
Ou envisageons le scénario suivant: vous allez a un mariage et savez
que vous y rencontrerez votre cousin au second degré, Jake. Jake est un
Juif orthodoxe, mais n'est pas un talmid ‘hakham. Il n'est pas non plus aisé.
Il n'a aucune raison particuliere d'étre arrogant, mais il I'est. Certains sont
vaniteux, sans raison.

Et lorsquil vous rencontre, il vous regarde de haut. Vous lui étes
bien supérieur - vous étudiez, vous avez une formation universitaire ou
une smi’ha, tandis qu’il n'a rien - mais il est tellement plein d’arrogance
qu’il vous méprise.

Imaginez-vous que vous vous apprétez a le rencontrer au mariage.
Par principe, on ne cherche pas les épreuves. Un oved Hachem suit la
méthode de lehaktin hanissayon, de minimiser les épreuves, mais parfois,
elles sont inévitables. Dans la vie, vous étes contraint de rencontrer des
gens et parfois, certains d'entre eux sont difficiles a gérer.

Il vous faut avancer vers lui et le saluer. Méme si vous savez qu'il fera
a peine attention a vous - vous n'étes rien a ses yeux - vous prenez la

10 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



résolution de Tlaccueillir avec un sourire, d'étre particulierement
sympathique avec lui.

Un égoisme sacré

“Je suis égoiste, dites-vous, “et c'est pourquoi je ne vais pas me
rabaisser a cause de toi. Méme si tu es méchant et impoli, vais-je aussi le
devenir? Ah non. Je ne vais pas renoncer a mon but de la vie a cause de
toi. Au contraire! Je vais mélever a un plus haut niveau grace a toi”

Et ceux qui vivent de maniere égoiste dans le but d’accroitre leur
perfection en fagonnant leur néchama dans le moule de 11¥? NX 739, sont
considérés par Hachem comme ceux qui menent leur mission a bien dans
ce monde. Hachem l'observe et déclare: “Tu accomplis ta raison d’étre
dans la vie. En effet: 1% N8 539 - forcer sa propre inclination, 771y - est ce
qu'il y a de mieux au monde.

Etrange bénédiction
La Guémara (Moed Katan 9b) raconte une histoire. Deux sages se
rendirent un jour dans une certaine localité et devant cette occasion, un
pere qui vivait a cet endroit dit a son fils: “Va chez ces talmidé ‘hakhamim
en visite et obtiens une bénédiction de leur part”

Le fils se rendit au lieu ou les Sages résidaient et ils le bénirent ainsi:
“77inD 929297 K11 K - Que ce soit la volonté de Hachem que ta table soit
toujours dans la confusion.”

Lorsque le fils rentra a la maison, le pere s'enquit de ce qui s'était
passé. “Alors? Qu'ont-ils dit? Quelle bénédiction tont-ils donnée?”

“Une bénédiction?” demanda le fils. “Ils m'ont maudit. IlIs m'ont
souhaité que ma table soit confuse, renversée.”

L'interprétation d'un pére
Le pere dit alors a son fils: “Non, non. Tu ne les comprends pas. Ils
tont donné une treés grande bénédiction. Ils avaient a l'esprit que tu aies
une famille nombreuse, de nombreux fils et filles, qui grimpent sur la
table et en-dessous”

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 1



Lorsque vous avez deux enfants, un enfant ou pas d’enfant du tout,
cest rangé et calme. Vous ne devez pas beaucoup vous faire de souci ;
votre table reste propre. Mais lorsque vous avez une grande famille, cest
une tout autre histoire.

Les garcons surtout ; si vous avez déja élevé un garcon, vous savez
que c'est un mazik. Mais les filles ne sont pas faciles a élever non plus. Elles
causent aussi des problemes différents. De ce fait, une maison remplie
d’enfants, garcons et filles fait absolument référence a une table renversée.

Je dis “table”, mais c'est une vie qui bascule. IIs se battent, font du
bruit et cassent de la vaisselle. Ce n'est pas facile. Ils n'écoutent pas, se
plaignent, tombent malades, et n'apprécient pas ce que vous faites pour
eux.

Et clest ce que ce pere dit a son fils: “Lorsqu’ils ont dit que tu mérites
une table de confusion, ils disaient la vérité. C'était une maniere de te
souhaiter une famille nombreuse. C'est une bénédiction.”

L'énigme bénie
Mais une question se pose: pourquoi ces sages l'ont-ils formulé de
cette maniere? Lhomme sollicitait une bénédiction, pas une énigme. Ils
auraient pu dire: “YIRI 19Y3 YN P - Puisse ta postérité étre aussi
nombreuse que la poussiere de la terre.” C'est une meilleure formulation de
le bénir pour une descendance nombreuse. IIs auraient pu dire: “Que ton
foyer soit heureux, rempli denfants”

Réponse: la bénédiction des enfants n'est pas ce que nous pensons.
Bien sir, cest une grande bénédiction si vous avez des enfants a la
maison. I y a beaucoup de bonheur dans un foyer rempli denfants,
beaucoup de na’hat dans une maison bien remplie. Et méme s'il y a ici et
la des problemes, un jour, vous les conduirez sous la ‘houpa et vous aurez
des petits-enfants. Cest un bonheur, absolument, et aussi un grand
mérite.

Mais il existe un plus grand bonheur, un plus grand mérite. Ce sont
les difficultés, le tsaar guidoul banim, les tables qu’ils renversent. Le fait
que vos enfants aient mis votre maison a l'envers est le plus grand
bénéfice que vous ayez retiré d'eux.

La maman en fuite

Vous savez, parfois une mere se dit: “Si seulement je pouvais tout
laisser tomber et m'enfuir. Regarde ma cousine, une femme de carriere.

12 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



Elle n'a pas d'enfants. Elle rentre le soir chez elle dans son appartement
vide a Manhattan et s’allonge sur le canapé. Elle mange son gateau et son
eau pétillante et écoute la météo, regarde la télévision et planifie sa
journée du lendemain. Et elle va se coucher a I'heure. Et regarde-moi ; je
dois me lever au milieu de la nuit”

En effet, vous tentez de votre mieux délever une génération
d’enfants juifs. Ca peut étre un, deux, trois, quatre, cing, six ou sept
enfants d’age différent. Vous savez a quoi ressemble ce type de vie? Clest
une vie de lakouf et yitsro. Les parents plient toujours leur volonté pour
donner a leurs enfants. Briser sa volonté est nécessaire. Il faut contenir
ses propres désirs pour s'occuper des enfants. Vous devez sacrifier
beaucoup de votre confort pour un enfant.

Vous devez changer la couche de cet enfant et faire plaisir a un
autre. Vous devez tolérer les crises de vos enfants, suivre leur rythme et
jouer avec eux. Vous devez vous investir de diverses facons pour eux. Et
quels que soient les problemes qu'ils font, méme s'ils sont difficiles - ils
sont parfois insolents et irrespectueux - les parents continuent a donner
et donner.

Ce n'est pas pour autant qu'élever des enfants est une pure
souffrance. 11 y a certainement des avantages a élever des enfants. Une
mere est toujours heureuse avec ses enfants. A chaque instant, elle prend
du plaisir a simplement les regarder. Le simple son de leur voix est
agréable pour elle. Mais malgré tout, parfois, cest trop de bruit. Parfois, il
y a de la musique au milieu de la nuit et le sommeil des parents est
interrompu.

Un égoisme non-égoiste

Mais ils se dévouent en dépit des difficultés. Pendant que les autres
hommes et femmes voyagent dans le monde entier et dépensent de
l'argent - ils n'ont pas d’enfants, et de ce fait, ils voyagent dans le monde
entier pour passer du bon temps, a des fins égoistes - un jeune homme
ou une jeune femme orthodoxe donne sa vie pour quelqu'un dautre. Ils
brisent leur volonté et font preuve de maitrise de soi. Et ils deviennent de
plus en plus parfaits!

Vous voulez savoir qui est 'égoiste? La mere ou le pere orthodoxe
sont égoistes, car ils s'améliorent de plus en plus. Chaque jour, a chaque
minute, ils se montrent conciliants et perfectionnent leur caractere. Ils se

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 13



transforment et clest la chose la plus égoiste, car ce sera pour toute
éternité. La néchama qu’ils fagconnent est leur propriété pour toujours.

Lorsque les enfants changent les parents

Vous voyez parfois des jeunes filles qui étaient négligentes,
fainéantes et égoistes, se transformer lorsquelles deviennent mamans.
Des garcons qui faisaient des bétises et qui ne prenaient en compte que
leur propre plaisir, si vous les rencontrez de longues années plus tard,
apres des années ou ils ont élevé des enfants, sont transformés. Ils
deviennent travailleurs, compatissants. Toutes ces flexions de la volonté,
jour apres jour, sont un moyen dauto-transformation, un moyen de
perfectionner son caractere.

En d’autres termes, avoir une maison remplie d’enfants est ce quil y
a de plus égoiste: cest un bon égoisme. C'est pourquoi les ouvrages sacrés
affirment que lorsqu'une personne vit le tsaar guidoul banim: 739 X 1K
oyia - elle ne voit pas l'enfer en passant. Tout le monde fera un petit
séjour au Guéhénam avant de se rendre au Monde a venir, car nous
sommes tous dotés de défauts. Avant d’arriver au lieu ot nous serons
récompensés, nous devons nous arréter quelque temps afin de subir un
traitement pour éliminer ces défauts avant de pouvoir entrer au Gan
Eden. Mais si vous avez vécu le tsaar guidoul banim, vous n'observerez
méme pas l'enfer de loin. Savez-vous pourquoi? Car vous l'avez déja vécu!

Vous l'avez de la maniere la plus efficace possible dans ce monde:
vous avez été en mesure de vous transformer par vous-méme. Si vous
changez en enfer, ce n'est pas de votre ressort, mais c'est un ‘Hessed, la
bonté de Hachem qui vous transforme. Mais ¢a ne peut se comparer au
changement que vous effectuez de plein gré dans ce monde. Et c'est ['une
des plus grandes réalisations de la vie dans ce monde: le tikoun atsmi,
vous vous perfectionnez!

Le simple et le mystique

Nous revenons au début de notre discussion: la valeur du tikoun
atsmi. Nous avons expliqué que cette perfection est également incluse
dans le concept mystique du tikoun, que l'on retrouve dans les ouvrages
de Kabbale. Lorsque vous suivez ce programme de lakouf et yitsro, vous
mettez en pratique aussi un concept mystique.

Lauteur du Tomer Déborah l'affirme. Dans sa préface, il évoque l'idée
de servir Hachem en imitant Ses voies et il dit ceci: “Il est approprié qu'un

14 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



homme ressemble a son Créateur, et il sera ensuite inclus dans ce grand
secret de la Tsoura Eliyona, I'lmage Supérieure, Tsélem Oudmout, dans Sa
ressemblance et Son apparence.” D'apres un concept mystique, Hachem a
une certaine image, et lorsque vous vous entrainez a imiter les pratiques
de Hachem, il existe une certaine connexion mystique entre vous et la
Chékhina.

Et quel est le premier exemple quil mentionne? Quelle est la
premiere mida de Hachem que l'on doit imiter afin d’entrer dans ce secret
de Son image? Cest notre sujet. Le premier exemple, dit le Tomer
Déborah, est: 7in3 5 ' - Existe-t-il un D.ieu puissant comme Toi? Le
prophete Mikha le dit a propos de Hachem: “Qui est un Kel comme Toi?”

Une différente sorte de pouvoir
Kel désigne le Puissant, mais le prophete affirme que cette puissance
sexprime sous deux forces. Car Hachem a le Pouvoir de faire tout ce qull
désire. 1l pourrait faire mourir un fauteur sur place sl le voulait. Il existe
une seconde forme de ce Pouvoir: c’est un Kel qui utilise tout Son Pouvoir
pour conférer au fauteur toutes les capacités, les facultés et I'énergie
nécessaires a poursuivre son existence, bien qu'il faute.

Au moment méme ol quelquun commet une indignité contre
Hachem en Lui désobéissant, Il le soutient. Le corps du fauteur fonctionne
uniquement grice a Hachem qui maintient ses fonctions grace aux
millions de miracles qui ont lieu dans le corps humain.

Cest la grande mida de Kel: Hachem toleére limpertinence de
’'homme & Son égard avec une immense tolérance: TPy 11272? ROW ) -
que l'esprit ne peut saisir. Car rien n'est caché aux yeux de Hachem. Il voit
tout. Et cependant, Hachem ne le prive pas de Son aide. Méme lorsqu'un
homme léve la main pour commettre un méfait, lorsqu’il se conduit
comme un ennemi de Hachem, II lui fournit I'énergie et la dextérité pour
bouger sa main.

La perfection de la Création
Et le Tomer Déborah affirme que c’est la premiere mida que 'homme
doit s’évertuer a acquérir. Car cette qualité, la patience avec les autres et
la volonté de plier votre volonté a un tel niveau, au point de ne priver
personne de vos faveurs, méme celui qui s'est montré insolent avec vous,
est I'un des plus grands exploits de 'homme dans ce monde.

Torat Avigdor : Paracha Michpatim 15



C'est surtout cette prouesse que Hachem attend de vous: suivre le
principe de: in¥y nX 7139, de vous incliner dans vos relations avec les
autres et jouer votre role dans la vie. Vous vous transformez en devenant
une créature plus parfaite, si parfaite que vous étes inclus dans la Tsoura
Eliyona, I'lmage Supérieure de Hachem.

Passez un excellent Chabbath !

EN PRATIQUE

Un pli par jour

Une fois par jour cette semaine, bli néder, je
chercherai une occasion d'étre particulierement
gentil et disposé a aider une personne difficile, un
“ennemi’, dans lintention de lakouf et vyitsro,
progressivement soumettant ma volonté et
perfectionnant mon caractere. Et jaurai a lesprit
d’agir ainsi léchem Chamayim: “Jagis de cette facon,
car Hachem m’a placé dans ce monde en premier lieu
pour ce role de chvirat halmdot!”

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE?

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Michpatim



