
Paracha Michpatim

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Torat Avigdor

Soyez égoïstes

טִים פָּ מִשְׁ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

טִים פָּ ת מִשְׁ רָשַׁ פָּ

Première partie: Auto-amélioration
Corrections mystérieuses

Les ouvrages sacrés mentionnent un concept: le tikoun, soit 
l’amélioration ou la rectification, fondamentales pour la vie du Juif, et de 
ce fait, ce concept mérite notre attention. Dans le langage de la kabala, 
l’ésotérisme, le tikoun fait référence à l’amélioration du monde – pas 
uniquement ce monde apparent, mais également d’autres mondes 
évoqués par la kabbale. C’est une étude mystérieuse et valable, nommée 
tikoun olam: ce sont les divers moyens et méthodes de rectifier les 
mondes matériel et spirituel.

Nous n’aborderons pas aujourd’hui ces notions, qui dépassent notre 
entendement.

Le tikoun non mystérieux
Il existe un autre domaine du tikoun, qui est encore plus essentiel et 

moins mystérieux – ce concept est réitéré dans la Torah- c’est le rôle 
essentiel non pas du tikoun olam, mais du tikoun atsmi, la perfection de 
soi. Et c’est ce sujet que je compte aborder ce soir.

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Soyez égoïstes

Table des matières
Première partie: Auto-amélioration
Deuxième partie: Perfection de soi

Troisième partie: Auto-transformation



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  3

Le tikoun atsmi n’est pas un concept simple, car il existe divers 
domaines, dont chacun est un sujet en soi. Mais pour notre sujet, il existe 
une forme de tikoun de soi que nous allons traiter: le tikoun du caractère. 
Nous  verrons qu’il est également lié à la kabbala.

Charger et décharger

Commençons par une mitsva de la paracha de cette semaine. 
Lorsqu’il est question de soulager votre frère juif qui ploie sous le poids de 
ses lourds paquets, il existe deux Mitsvot distinctes dans la Torah: prika et 
téina: décharger et charger.

Prika: votre voisin essaie de décharger une lourde botte de foin de 
son âne qui ֹאו מַשָּׂ חַת  תַּ  succombe sous sa charge, c’est une mitsva de– רבֵֹץ 
l’aider. ֹלו מֵעֲזבֹ   garde-toi de passer à côté et de le laisser se – וְחָדַלְתָּ 
débrouiller seul, ֹעֲזבֹ עִמּו -au contraire, renonce à tes plans et presse – עָזבֹ תַּ
toi de lui venir en aide (Chemot 23:5).

Au passage, ce concept s’étend à d’autres domaines: si vous 
apercevez votre voisin peiner sous le poids de lourds sacs de courses, ne 
l’ignorez pas. Arrêtez-vous et proposez-lui vos services, au moins sur une 
partie du chemin, ou proposez de lui tenir ses paquets le temps qu’il se 
prépare à reprendre la route. Parfois, vous voyez qu’il a du mal à déplacer 
son caddie sur le trottoir. Vous pouvez l’aider à soulever le caddie. C’est 
une mitsva de l’aider.

Il existe une seconde mitsva: téina, aider quelqu’un à charger son 
fardeau. Vous apercevez un Juif qui essaie de poser un lourd sac sur son 
âne – même s’il est au bout de la rue et que vous comptiez partir dans la 
direction opposée – vous devez courir vers lui et l’aider à le soulever. Bien 
entendu, personne n’est obligé de risquer la hernie, mais supposons que 
ce ne soit pas un problème, c’est une mitsva de l’aider. ֹקִים עִמּו  Vous – הָקֵם תָּ
devez l’aider à charger son âne (Devarim 22:4).

Peser les mitsvot

La Guémara (Baba Metsia 32b) décrit un scénario, un cas où deux 
mitsvot entrent en conflit et l’une d’elles doit céder. Supposons que vous 
marchez sur la 13ème Avenue à Boro Park et que vous apercevez un voisin 
qui essaie de poser une charge sur son âne. Mais c’est un objet lourd, une 
machine à laver, et il a des difficultés. C’est une mitsva de la Torah de 
l’aider à la soulever.



4  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

Mais alors que vous courez pour l’aider à charger son âne, au bas de 
la rue, vous repérez un autre homme qui tente de décharger son âne ; 
c’est un autre voisin qui a aussi affaire à une lourde charge. Il doit 
décharger sa machine à laver, et il ne s’en sort pas tout seul.

Vous faites face à un dilemme: à qui devez-vous prêter assistance en 
premier? Quelle mitsva a-t-elle la préséance: charger ou décharger?

Aider l’âne
La Guémara tranche que la Mitsva de décharger est supérieure à 

celle de charger. Pourquoi? Car lorsque vous aidez celui qui charge, vous 
aidez uniquement cet homme. Il souhaite votre aide, mais son âne est 
plutôt satisfait si vous ne l’aidez pas. Mais lorsqu’il est question de 
décharger, vous aidez non seulement celui qui décharge, mais également 
son âne. L’âne souffre des difficultés de ployer sous cette lourde charge – 
c’est ים חַיִּ עֲלֵי  בַּ  .et de ce fait, vous soulagez l’âne en le déchargeant – צַעַר 
Ainsi, si la question se pose de choisir entre deux mitsvot, vous devez 
effectuer celle de prika, d’ôter le fardeau, plutôt que celle de téina, qui 
consiste à poser la charge.

La Guémara continue par le même récit, mais avec une petite 
différence. Imaginons que l’homme qui tente de charger son âne, celui 
que vous n’aidez pas en premier, est antipathique avec vous. C’est votre 
ennemi. Il bloque votre allée et piétine votre gazon. De ce fait, vous ne 
l’appréciez pas beaucoup. Vous êtes humain après tout. D’un autre côté, 
celui qui essaie de décharger son âne, celui à qui vous devez prêter main-
forte en premier, est votre ami.

Si cela tenait à vous, vous penseriez: quelle est la question? Aidez 
votre ami à décharger! Nous avons en effet établi que décharger est 
prioritaire, car ce faisant, vous accomplissez deux choses: vous aidez 
votre frère juif et vous aidez aussi l’âne. Et si ce Juif s’avère être votre ami, 
encore mieux.

Priorité aux ennemis
C’est notre avis, mais pas celui de la Torah. La Guémara dit: מִצְוָה 

שׂוֹנֵא  C’est une mitsva d’aider votre ennemi à décharger son âne. C’est – בְּ
pourquoi le verset va aussi loin et dit: ָי תִרְאֶה חֲמוֹר שׂנַֹאֲך  Si vous voyez un– כִּ
âne de votre ennemi sur la route, succomber sous une lourde charge, vous 
devez l’aider à retirer la charge. Pourquoi mentionner “votre ennemi”? 
D’autre part, la Torah nous dit: si c’est un ami, c’est évident que vous 



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  5

devez l’aider à décharger son âne. Mais si c’est un ennemi, c’est encore 
plus important.

Quel est le sens de cette anomalie? Qu’est-il advenu de la règle 
stipulant que décharger a la préséance, que la douleur de l’âne nous 
préoccupe? La Guémara véhicule une idée essentielle. Il est vrai que:  צַעַר 

ים חַיִּ עֲלֵי  אֶת :est important, mais il existe un principe plus essentiel בַּ  לָכֹף 

  Maîtriser votre mauvais penchant est une plus grande prouesse – יִצְרוֹ עָדִיף
(Baba Metsia 32b). Briser le mal logé dans le cœur, aller à l’encontre de 
votre inclination est un plus grand exploit que d’ôter la charge d’une bête 
souffrante.

Donc, même si l’âne de votre ennemi souffre sous la charge d’une 
lourde machine à laver que vous déposerez sur son dos, et pendant ce 
temps, le pauvre âne de votre ami plus bas attend d’être déchargé, oubliez 
votre ami et allez plutôt aider votre ennemi à charger votre âne. C’est une 
mitsva pour vous d’aider votre ennemi à charger, car vous effectuez une 
bien plus grande décharge: vous vous désistez de l’hostilité que vous 
ressentez à l’égard de votre ennemi. En prêtant assistance à votre ennemi, 
vous pliez votre volonté ; vous effectuez un changement dans votre 
caractère et c’est plus important.

Qui est votre ennemi?
Clarifions un point: l’ennemi dont il est question n’est pas un ennemi 

de la Torah. Il s’agit d’un homme qui vous énerve. C’est un Juif religieux. 
C’est votre concurrent, par exemple. Il possède une épicerie tout comme 
vous. C’est un Juif orthodoxe qui a ouvert une épicerie dans la même rue où 
votre magasin est situé depuis des années. Vous voyez un jour son camion 
lâcher et vous vous dites: “Pourquoi lui venir en aide? Il utilise son camion 
pour livrer de la nourriture à ses clients. Or, j’aimerais avoir ses clients.”

C’est pourquoi vous devez l’aider. Car si vous l’aidez, savez-vous ce 
que vous accomplissez?  לָכֹף אֶת יִצְרוֹ עָדִיף – Vous pliez votre yetser hara, et 
cela vaut mieux que tout. Donc si c’est votre ami qui possède un magasin 
de chaussures et non une épicerie comme vous, et que vous courez pour 
l’aider, très bien. Très bien! C’est aussi une grande mitsva. Mais si c’est 
votre concurrent, c’est la véritable réussite, car vous vous transformez!

Perdre votre temps
Imaginons que vous écoutez cette discussion ce soir et que vous 

êtes intéressé par cette idée de lakouf et yitrso: “Si je peux me forcer à 



6  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

être particulièrement sympathique avec les autres, je peux appliquer cet 
idéal de tikoun hamidot évoqué par le Rav Miller.” Disons que vous 
marchez sur la Kings Highway et vous apercevez un Roch yéchiva qui fait 
une petite promenade après sa session d’étude. Vous vous dites: “Voilà 
l’occasion.” Vous l’abordez et désirez lui adresser quelques mots gentils. 
Ce n’est pas dans votre nature, mais vous vous forcez à être sympathique.

Que se passe-t-il? Il vous dit des mots gentils. Vous tentez de 
l’encourager, mais en réalité, c’est lui qui vous encourage. C’est impossible, 
c’est une perte de temps avec lui. C’est une mitsva, bien sûr, d’être avenant 
avec les tsadikim, mais vous n’accomplissez rien. Vous ne vous changez 
pas. Vous obtiendrez un salaire pour avoir encouragé des tsadikim, 
absolument, mais vous ne vous changez pas.

Admettons que vous marchiez dans la rue après cette rencontre et 
que vous vous sentiez frustré. Ça a été un échec avec le Roch Yéchiva.” 
Mais soudain, vous croisez un homme appartenant à une autre ‘Hassidout 
et il n’est pas amical ; il vous ignore à chaque fois que vous passez. Et il ne 
vous intéresse pas non plus, vous le considérez comme un grincheux.

Toucher le jackpot
Ah, vous avez touché le jackpot! Vous avez rencontré un type 

désagréable! Vous vous avancez vers lui et le saluez: chalom alékhem. Il ne 
vous intéresse pas? Vous préférez l’ignorer? C’est précisément pour cette 
raison que vous devez plier votre volonté et vous forcer. Dites bonjour et 
souriez. C’est la réussite dans la vie! Une personne difficile est votre 
occasion! Et ce sont ces personnes qui assurent notre réussite dans le 
programme du travail sur soi.

Deuxième partie: Perfection de soi
Une source fiable

Quelle est la place occupée par le tikoun atsmi? Consultons le Gaon 
de Vilna à ce sujet. Il écrit ceci: ר חִיּוּת הָאָדָם  Le but principal de la vie – עִקַּ
de l’homme, דּוֹת בִירַת הַמִּ שְׁ מִיד בִּ ק תָּ  consiste à briser ses traits de – הוּא לְהִתְחַזֵּ
caractère, d’aller à l’encontre de toutes ses tendances et ses instincts. 
C’est le but principal de notre existence: briser les midot. ֹלו ה  לָמָּ לָאו   וְאִם 
ים  Et s’il ne prend pas la peine de s’occuper de cela, pourquoi a-t-il – חַיִּ
besoin de la vie?



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  7

Il s’appuie sur un verset de Michlé: סִיל לִקְנוֹת חָכְמָה וְלֶב יַד כְּ ה מְחִיר בְּ ה זֶּ  לָמָּ

 À quoi sert au fou d’avoir de l’argent en main pour acquérir de la – אָיִן
sagesse? Il n’a pas d’intelligence et ne sait pas ce qu’il fait (17:16).

Prenons un fou qui marche dans la rue avec de l’argent en main.

Nous lui demandons: “M. le fou, vous avez beaucoup d’argent. À quoi 
est-il destiné?”

-Ah, cet argent? Je dois faire un achat.

-Quoi?

Il ne sait pas. Il est parti faire une course, mais il a oublié ce qu’il 
devait acheter. De ce fait, il circule dans l’épicerie et met dans son panier 
des objets au hasard. “Je suis peut-être venu pour ceci ou pour cela.”

La monnaie de la vie

Hachem nous a envoyés dans ce monde avec de l’argent. Lequel? La 
vie! Que vous soyez vieux et qu’il vous reste peu d’années à vivre, ou jeune, 
avec toute la vie devant vous, chaque jour est de l’argent! Chaque minute 
est de l’argent!

Une question se pose: que sommes-nous censés faire avec cet 
argent de la vie? Lorsque vous interrogez le jeune sot ou le vieil idiot sur 
le but de la vie, il répond qu’il veut partir en Floride, par exemple. “Je dois 
gagner ma vie, manger, regarder un match de foot et dormir.” Il achète 
beaucoup de choses avec son argent.

Or, Michlé nous interroge: connaissez-vous le but de la vie? לִקְנוֹת 

 Le but de cet argent est d’acquérir la conscience d’un bon – חָכְמָה
comportement ; dans Michlé, le terme de ‘hokhma fait référence à l’idée 
d’une vie vertueuse, de perfectionner son caractère.

Bien sûr, cela désigne aussi la Torah et les mitsvot ; mais sachez que 
de nombreux Juifs fidèles à la Torah et prêts à tout accomplir, n’ont pas 
conscience de l’urgence du concept de chvirat hamidot. Le but de la vie 
de l’homme est de façonner son caractère.

Comment façonner son caractère? En allant à contre-courant des 
passions et des instincts qui le motivent ; en pliant votre yetser hara dans 
le but du tikoun! דּוֹת בִירַת הַמִּ שְׁ מִיד בִּ ק תָּ  tel est le but de votre vie: vous :לְהִתְחַזֵּ
améliorer!



8  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

Un bon égoïsme
Si nous devions donner un nom à cette conférence, ce serait: “Soyez 

égoïste.” Or, ce nom est intéressant, car il semblerait que nous discutions 
de l’opposé de l’égoïsme: il s’agit de donner aux autres et de nous 
soumettre à la volonté des autres. Mais en réalité, c’est le nom le plus 
approprié, car nous apprenons désormais que nous vivons dans ce monde 
pour mettre à profit nos rencontres avec des personnes difficiles pour 
notre propre acquis égoïste. Une personne sensée utilise toutes les 
occasions pour ֹיִצְרו אֶת   car elle comprend que le tikoun atsmi, la לָכֹף 
perfection de sa propre néchama est notre raison d’être.

C’est de cette façon que nous devons considérer les occasions de 
rencontre avec des personnes difficiles: une occasion de soumettre notre 
volonté à celle des autres. Lorsque de telles occasions se présentent, 
soyez égoïstes. Pensez: “Je ne vais pas me rabaisser en plongeant au 
niveau de cet homme! Au contraire! Je vais l’utiliser pour faire de moi 
quelque chose! Je vais utiliser l’argent de la vie pour profiter de lui! Je vais 
le traiter avec gentillesse et bonté, avec le sourire, dans toutes les 
circonstances.”

Synagogues et chaussures
Prenons un fidèle de la synagogue envers qui vous avez de la 

rancune, peut-être justifiée. Admettons que la gabaï a décidé de vous 
exclure. Il ne vous donne jamais de montée à la Torah! Et lorsque le 
moment est venu de dire: Chabbath Chalom, vous faites tout pour l’éviter. 
Mais désormais, vous vous êtes familiarisé avec ce principe et vous n’allez 
pas attendre qu’il fasse téchouva ; ֹעֲזב תַּ  renoncez à ce que vous avez – עָזבֹ 
dans le cœur, ֹעִמּו – et soyez avec lui (Chemot 23:5). De ce fait, vous 
l’abordez et lui souhaitez Chabbath Chalom.

J’ai connu un homme qui s’est entraîné dans ce domaine. Il avait un 
concurrent, Juif orthodoxe, et il perdait des parts de marché en raison de 
ce concurrent. Il était en colère contre lui. Il n’est pas aisé d’avoir un 
concurrent qui vend de meilleures chaussures que vous et a plus de 
clients. Surtout si vous avez ouvert en premier votre magasin. Je n’envie 
pas l’épreuve de ce commerçant.

Le magasin de chaussures à succès
Mais cet homme transforma cette épreuve en or. Il croise ce 

concurrent le Chabbath et  le salue chaleureusement: Chabbath Chalom! 



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  9

Ce n’est pas facile, car rencontrer un concurrent vous peine.  Mais cet 
homme a compris le but de la vie et il l’a réussi. Il voit cet “ennemi” 
descendre la rue et pense que Hachem aime cet homme. C’est un Juif 
orthodoxe, et Hachem l’aime, de toute évidence.

Ainsi, il dit: “Si seulement cet homme pouvait devenir de plus en plus 
riche. Bien entendu, je souhaite aussi le devenir. Je lui souhaite une longue 
vie. Qu’il profite de son repas du Chabbath aujourd’hui et se repose. Je lui 
souhaite tout le meilleur.”

Ah, remarque Hachem, tu forces ton yetser hara à se plier, c’est 
l’idéal.” En effet, comment mesure-t-on la réussite dans la vie? En vendant 
des chaussures? Les clients? C’est important, mais ce n’est pas la vie. La 
vie est destinée à perfectionner notre caractère.

Mari abusif
Prenons plusieurs exemples qui sont peut-être plus de notre niveau. 

Prenons une femme qui vient me consulter: elle a un mari difficile. 
Lorsqu’il rentre à la maison après le travail, il est nerveux. Et lorsqu’elle fait 
la moindre remarque, il s’emporte contre elle et use de propos injurieux.

Nous n’allons pas justifier sa conduite. Il est évident qu’il faut lui 
enseigner des principes, mais il n’est pas facile d’éduquer quelqu’un, 
surtout s’il ne demande pas à être guidé. C’est un homme difficile, qui 
lance toujours les querelles.

Mais que va-t-elle gagner en s’engageant dans la dispute? Rien. Elle 
ne fera que jeter de l’huile sur le feu. Donc si c’est une femme intelligente, 
elle décide de l’oublier. “Je vais oublier ce qu’il m’a dit, comme si rien ne 
s’était passé.” C’est une femme intelligente.

Une épouse accomplie
Mais si c’est une femme très intelligente, elle ira plus loin. Car 

oublier est excellent, mais c’est une occasion perdue. Je vais vous décrire 
la réussite. Prenons une femme qui est insultée par son mari. Ils se sont 
querellés. Il est désormais son “ennemi”. Elle est énervée contre lui, 
blessée. Que fait-elle? Elle prépare un petit plat ou un morceau de gâteau 
qu’elle dépose sur une assiette et le lui offre. Une friandise pour apaiser 
son mari.

Il est possible qu’il repousse son geste, ce qui serait stupide de sa 
part. Elle se dit que c’était du gâchis: il est le même taureau qu’avant. Elle 
doit savoir que son geste est immense. L’a-t-elle changé? Probablement 



10  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

pas. Mais elle a fait mieux. Elle s’est changée elle-même! Elle s’est forcée à 
créer un beau geste d’amitié pour son mari, bien qu’il ait été méchant avec 
elle, et de ce fait, elle s’est transformée.

Un mari accompli
Ce scénario peut être inversé. Vous rentrez à la maison après le 

travail et votre épouse vous tombe dessus. “Toute la journée, vous dit-
elle, je suis restée ici avec les enfants et tu reviens le soir. C’est à toi de 
prendre la relève.” Elle s’exprime avec feu.

Or, elle ne sait pas que vous avez eu des clients difficiles aujourd’hui, 
que vous avez souffert de votre employeur ou d’autres employés. Vous 
vous dites: “Comment peut-elle exprimer une telle insatisfaction contre 
moi? Je travaille dur pour gagner ma vie!”

Mais vous vous remémorez la leçon et vous mobilisez vos forces – 
vous pliez votre yetser hara et vous lui répondez avec empathie: “Tu as 
raison, ma chérie, tu as raison. Que veux-tu que je fasse? Tu veux que je 
fasse la vaisselle ce soir? Je vais surveiller les enfants.”

Elle ne veut pas que vous fassiez la vaisselle. Elle ne vous laissera pas 
non plus surveiller les enfants. Mais entre-temps, dès que vous avez 
énoncé ces propos, vous avez acquis un très grand mérite.

Réussir avec le cousin Jake
Ou envisageons le scénario suivant: vous allez à un mariage et savez 

que vous y rencontrerez votre cousin au second degré, Jake. Jake est un 
Juif orthodoxe, mais n’est pas un talmid ‘hakham. Il n’est pas non plus aisé. 
Il n’a aucune raison particulière d’être arrogant, mais il l’est. Certains sont 
vaniteux, sans raison.

Et lorsqu’il vous rencontre, il vous regarde de haut. Vous lui êtes 
bien supérieur – vous étudiez, vous avez une formation universitaire ou 
une smi’ha, tandis qu’il n’a rien – mais il est tellement plein d’arrogance 
qu’il vous méprise.

Imaginez-vous que vous vous apprêtez à le rencontrer au mariage. 
Par principe, on ne cherche pas les épreuves. Un oved Hachem suit la 
méthode de lehaktin hanissayon, de minimiser les épreuves, mais parfois, 
elles sont inévitables. Dans la vie, vous êtes contraint de rencontrer des 
gens et parfois, certains d’entre eux sont difficiles à gérer.

Il vous faut avancer vers lui et le saluer. Même si vous savez qu’il fera 
à peine attention à vous – vous n’êtes rien à ses yeux – vous prenez la 



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  11

résolution de l’accueillir avec un sourire, d’être particulièrement 
sympathique avec lui.

Un égoïsme sacré

“Je suis égoïste, dites-vous, “et c’est pourquoi je ne vais pas me 
rabaisser à cause de toi. Même si tu es méchant et impoli, vais-je aussi le 
devenir? Ah non. Je ne vais pas renoncer à mon but de la vie à cause de 
toi. Au contraire! Je vais m’élever à un plus haut niveau grâce à toi.”

Et ceux qui vivent de manière égoïste dans le but d’accroître leur 
perfection en façonnant leur néchama dans le moule de  ֹלָכֹף אֶת יִצְרו, sont 
considérés par Hachem comme ceux qui mènent leur mission à bien dans 
ce monde. Hachem l’observe et déclare: “Tu accomplis ta raison d’être 
dans la vie. En effet: ֹלָכֹף אֶת יִצְרו – forcer sa propre inclination, עָדִיף – est ce 
qu’il y a de mieux au monde.

Troisième partie: Auto-transformation
Étrange bénédiction

La Guémara (Moèd Katan 9b) raconte une histoire. Deux sages se 
rendirent un jour dans une certaine localité et devant cette occasion, un 
père qui vivait à cet endroit dit à son fils: “Va chez ces talmidé ‘hakhamim 
en visite et obtiens une bénédiction de leur part.”

Le fils se rendit au lieu où les Sages résidaient et ils le bénirent ainsi: 
תוֹרֵךְ“ בַלְבֵל פָּ לְּ  Que ce soit la volonté de Hachem que ta table soit – יְהֵא רַעֲוָא דִּ
toujours dans la confusion.”

Lorsque le fils rentra à la maison, le père s’enquit de ce qui s’était 
passé. “Alors? Qu’ont-ils dit? Quelle bénédiction t’ont-ils donnée?”

“Une bénédiction?” demanda le fils. “Ils m’ont maudit. Ils m’ont 
souhaité que ma table soit confuse, renversée.”

L’interprétation d’un père

Le père dit alors à son fils: “Non, non. Tu ne les comprends pas. Ils 
t’ont donné une très grande bénédiction. Ils avaient à l’esprit que tu aies 
une famille nombreuse, de nombreux fils et filles, qui grimpent sur la 
table et en-dessous.”



12  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

Lorsque vous avez deux enfants, un enfant ou pas d’enfant du tout, 
c’est rangé et calme. Vous ne devez pas beaucoup vous faire de souci ; 
votre table reste propre. Mais lorsque vous avez une grande famille, c’est 
une tout autre histoire.

Les garçons surtout ; si vous avez déjà élevé un garçon, vous savez 
que c’est un mazik. Mais les filles ne sont pas faciles à élever non plus. Elles 
causent aussi des problèmes différents. De ce fait, une maison remplie 
d’enfants, garçons et filles fait absolument référence à une table renversée.

Je dis “table”, mais c’est une vie qui bascule. Ils se battent, font du 
bruit et cassent de la vaisselle. Ce n’est pas facile. Ils n’écoutent pas, se 
plaignent, tombent malades, et n’apprécient pas ce que vous faites pour 
eux.

Et c’est ce que ce père dit à son fils: “Lorsqu’ils ont dit que tu mérites 
une table de confusion, ils disaient la vérité. C’était une manière de te 
souhaiter une famille nombreuse. C’est une bénédiction.”

L’énigme bénie
Mais une question se pose: pourquoi ces sages l’ont-ils formulé de 

cette manière? L’homme sollicitait une bénédiction, pas une énigme. Ils 
auraient pu dire: “הָאָרֶץ עֲפַר  כַּ זַרְעֲךָ   Puisse ta postérité être aussi – וְהָיוּ 
nombreuse que la poussière de la terre.” C’est une meilleure formulation de 
le bénir pour une descendance nombreuse. Ils auraient pu dire: “Que ton 
foyer soit heureux, rempli d’enfants.”

Réponse: la bénédiction des enfants n’est pas ce que nous pensons. 
Bien sûr, c’est une grande bénédiction si vous avez des enfants à la 
maison. Il y a beaucoup de bonheur dans un foyer rempli d’enfants, 
beaucoup de na’hat dans une maison bien remplie. Et même s’il y a ici et 
là des problèmes, un jour, vous les conduirez sous la ‘houpa et vous aurez 
des petits-enfants. C’est un bonheur, absolument, et aussi un grand 
mérite.

Mais il existe un plus grand bonheur, un plus grand mérite. Ce sont 
les difficultés, le tsaar guidoul banim, les tables qu’ils renversent. Le fait 
que vos enfants aient mis votre maison à l’envers est le plus grand 
bénéfice que vous ayez retiré d’eux.

La maman en fuite
Vous savez, parfois une mère se dit: “Si seulement je pouvais tout 

laisser tomber et m’enfuir. Regarde ma cousine, une femme de carrière. 



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  13

Elle n’a pas d’enfants. Elle rentre le soir chez elle dans son appartement 
vide à Manhattan et s’allonge sur le canapé. Elle mange son gâteau et son 
eau pétillante et écoute la météo, regarde la télévision et planifie sa 
journée du lendemain. Et elle va se coucher à l’heure. Et regarde-moi ; je 
dois me lever au milieu de la nuit.”

En effet, vous tentez de votre mieux d’élever une génération 
d’enfants juifs. Ça peut être un, deux, trois, quatre, cinq, six ou sept 
enfants d’âge différent. Vous savez à quoi ressemble ce type de vie? C’est 
une vie de lakouf et yitsro. Les parents plient toujours leur volonté pour 
donner à leurs enfants. Briser sa volonté est nécessaire. Il faut contenir 
ses propres désirs pour s’occuper des enfants. Vous devez sacrifier 
beaucoup de votre confort pour un enfant.

Vous devez changer la couche de cet enfant et faire plaisir à un 
autre. Vous devez tolérer les crises de vos enfants, suivre leur rythme et 
jouer avec eux. Vous devez vous investir de diverses façons pour eux. Et 
quels que soient les problèmes qu’ils font, même s’ils sont difficiles – ils 
sont parfois insolents et irrespectueux – les parents continuent à donner 
et donner.

Ce n’est pas pour autant qu’élever des enfants est une pure 
souffrance. Il y a certainement des avantages à élever des enfants. Une 
mère est toujours heureuse avec ses enfants. A chaque instant, elle prend 
du plaisir à simplement les regarder. Le simple son de leur voix est 
agréable pour elle. Mais malgré tout, parfois, c’est trop de bruit. Parfois, il 
y a de la musique au milieu de la nuit et le sommeil des parents est 
interrompu.

Un égoïsme non-égoïste

Mais ils se dévouent en dépit des difficultés. Pendant que les autres 
hommes et femmes voyagent dans le monde entier et dépensent de 
l’argent – ils n’ont pas d’enfants, et de ce fait, ils voyagent dans le monde 
entier pour passer du bon temps, à des fins égoïstes – un jeune homme 
ou une jeune femme orthodoxe donne sa vie pour quelqu’un d’autre. Ils 
brisent leur volonté et font preuve de maîtrise de soi. Et ils deviennent de 
plus en plus parfaits!

Vous voulez savoir qui est l’égoïste? La mère ou le père orthodoxe 
sont égoïstes, car ils s’améliorent de plus en plus. Chaque jour, à chaque 
minute, ils se montrent conciliants et perfectionnent leur caractère. Ils se 



14  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

transforment et c’est la chose la plus égoïste, car ce sera pour toute 
éternité. La néchama qu’ils façonnent est leur propriété pour toujours.

Lorsque les enfants changent les parents
Vous voyez parfois des jeunes filles qui étaient négligentes, 

fainéantes et égoïstes, se transformer lorsqu’elles deviennent mamans. 
Des garçons qui faisaient des bêtises et qui ne prenaient en compte que 
leur propre plaisir, si vous les rencontrez de longues années plus tard, 
après des années où ils ont élevé des enfants, sont transformés. Ils 
deviennent travailleurs, compatissants. Toutes ces flexions de la volonté, 
jour après jour, sont un moyen d’auto-transformation, un moyen de 
perfectionner son caractère.

En d’autres termes, avoir une maison remplie d’enfants est ce qu’il y 
a de plus égoïste: c’est un bon égoïsme. C’est pourquoi les ouvrages sacrés 
affirment que lorsqu’une personne vit le tsaar guidoul banim: נֵי  אֵינוֹ רוֹאֶה פְּ

ם הִינָּ  elle ne voit pas l’enfer en passant. Tout le monde fera un petit – גֵּ
séjour au Guéhénam avant de se rendre au Monde à venir, car nous 
sommes tous dotés de défauts. Avant d’arriver au lieu où nous serons 
récompensés, nous devons nous arrêter quelque temps afin de subir un 
traitement pour éliminer ces défauts avant de pouvoir entrer au Gan 
Eden. Mais si vous avez vécu le tsaar guidoul banim, vous n’observerez 
même pas l’enfer de loin. Savez-vous pourquoi? Car vous l’avez déjà vécu!

Vous l’avez de la manière la plus efficace possible dans ce monde: 
vous avez été en mesure de vous transformer par vous-même. Si vous 
changez en enfer, ce n’est pas de votre ressort, mais c’est un ‘Hessed, la 
bonté de Hachem qui vous transforme. Mais ça ne peut se comparer au 
changement que vous effectuez de plein gré dans ce monde. Et c’est l’une 
des plus grandes réalisations de la vie dans ce monde: le tikoun atsmi, 
vous vous perfectionnez!

Le simple et le mystique
Nous revenons au début de notre discussion: la valeur du tikoun 

atsmi. Nous avons expliqué que cette perfection est également incluse 
dans le concept mystique du tikoun, que l’on retrouve dans les ouvrages 
de Kabbale. Lorsque vous suivez ce programme de lakouf et yitsro, vous 
mettez en pratique aussi un concept mystique.

L’auteur du Tomer Déborah l’affirme. Dans sa préface, il évoque l’idée 
de servir Hachem en imitant Ses voies et il dit ceci: “Il est approprié qu’un 



Torat Avigdor : Paracha Michpatim  15

homme ressemble à son Créateur, et il sera ensuite inclus dans ce grand 
secret de la Tsoura Eliyona, l’Image Supérieure, Tsélem Oudmout, dans Sa 
ressemblance et Son apparence.” D’après un concept mystique, Hachem a 
une certaine image, et lorsque vous vous entraînez à imiter les pratiques 
de Hachem, il existe une certaine connexion mystique entre vous et la 
Chékhina.

Et quel est le premier exemple qu’il mentionne? Quelle est la 
première mida de Hachem que l’on doit imiter afin d’entrer dans ce secret 
de Son image? C’est notre sujet. Le premier exemple, dit le Tomer 
Déborah, est: ָמוֹך כָּ קֵל   Existe-t-il un D.ieu puissant comme Toi? Le – מִי 
prophète Mikha le dit à propos de Hachem: “Qui est un Kel comme Toi?”

Une différente sorte de pouvoir
Kel désigne le Puissant, mais le prophète affirme que cette puissance 

s’exprime sous deux forces. Car Hachem a le Pouvoir de faire tout ce qu’Il 
désire. Il pourrait faire mourir un fauteur sur place s’Il le voulait. Il existe 
une seconde forme de ce Pouvoir: c’est un Kel qui utilise tout Son Pouvoir 
pour conférer au fauteur toutes les capacités, les facultés et l’énergie 
nécessaires à poursuivre son existence, bien qu’il faute.

Au moment même où quelqu’un commet une indignité contre 
Hachem en Lui désobéissant, Il le soutient. Le corps du fauteur fonctionne 
uniquement grâce à Hachem qui maintient ses fonctions grâce aux 
millions de miracles qui ont lieu dans le corps humain.

C’est la grande mida de Kel: Hachem tolère l’impertinence de 
l’homme à Son égard avec une immense tolérance: הָרַעֲיוֹן יְכִילֵהוּ  לּאֹ  שֶׁ  – מַה 
que l’esprit ne peut saisir. Car rien n’est caché aux yeux de Hachem. Il voit 
tout. Et cependant, Hachem ne le prive pas de Son aide. Même lorsqu’un 
homme lève la main pour commettre un méfait, lorsqu’il se conduit 
comme un ennemi de Hachem, Il lui fournit l’énergie et la dextérité pour 
bouger sa main.

La perfection de la Création
Et le Tomer Déborah affirme que c’est la première mida que l’homme 

doit s’évertuer à acquérir. Car cette qualité, la patience avec les autres et 
la volonté de plier votre volonté à un tel niveau, au point de ne priver 
personne de vos faveurs, même celui qui s’est montré insolent avec vous, 
est l’un des plus grands exploits de l’homme dans ce monde.



16  Torat Avigdor : Paracha Michpatim

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Un pli par jour

Une fois par jour cette semaine, bli néder, je 
chercherai une occasion d’être particulièrement 
gentil et disposé à aider une personne difficile, un 
“ennemi”, dans l’intention de lakouf et yitsro, 
progressivement soumettant ma volonté et 
perfectionnant mon caractère. Et j’aurai à l’esprit 
d’agir ainsi léchem Chamayim: “J’agis de cette façon, 
car Hachem m’a placé dans ce monde en premier lieu 
pour ce rôle de chvirat halmdot!”

Passez un excellent Chabbath !

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé?

https://torahbox.com/8VB3

C’est surtout cette prouesse que Hachem attend de vous: suivre le 
principe de: ֹעַצְמו אֶת   de vous incliner dans vos relations avec les ,לָכוֹף 
autres et jouer votre rôle dans la vie. Vous vous transformez en devenant 
une créature plus parfaite, si parfaite que vous êtes inclus dans la Tsoura 
Eliyona, l’Image Supérieure de Hachem.


