'
A\
Aiﬁ\ ‘\\%ﬁ»;:w.rﬂ/ff?‘f N ‘/i',f' ’?} ,\7\

—mmx 377737

579t P55 MINAR 1IN

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

C o

Bien au-dela du devoir

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J « POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL » \
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV ISRAEL BEN RACHEL »

VYOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE OU DANS
LES COMMERCES DE VOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER PAR E-MAIL A YOS AMIS,
EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE'! r

k Torah BOX cOm Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



" NWIp
AVEC

R AVIGDOR MILLER ZT’L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Bien au-dela du devoir

Table des matiéres
Premiére partie: Au-dela de la limite
Deuxiéme partie: Au-dela des lois
Troisiéme partie: Au-dela de la nature

Premiere partie: Au-dela de la limite

La Torah de Yitro

Lorsque Yitro rendit visite a son gendre, Moché Rabbénou, il lui
suggéra diverses idées sur le choix de juges et sur l'enseignement au
peuple. 11 lui conseilla, entre autres, ce qui suit: “/12 139 7771 DK 009 AYTIM -
Instruis-les de la voie quils ont a suivre, WY’ WK AWPHI NR1 - et de la
conduite qu'ils doivent tenir (Chemot 18:20).

Clarifions tout de suite que ces propos ne sont pas simplement ceux
de Yitro ; Hachem a accordé a cet homme le privilege de prononcer des
paroles de Torah. La raison de son mérite est un sujet a part ; mais ce sont
des paroles de Torah, que nous étudions en tant que telles, exactement
comme tout autre verset.

“Instruis-les de la voie qu'ils ont a suivre” signifie qu'il existe un dérekh,
un mode de vie particulier, une maniere de penser, des attitudes et
conduites que le peuple juif doit étre guidé a suivre ; une voie différente de
celle des autres nations. Nous ne suivons pas la méme voie que les Italiens
ou les Américains, par exemple.

2 Torat Avigdor : Paracha Yitro

) P Torah_BOXnnm Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



La Torah de Volozyne

Il y a plus de soixante ans, I'un de mes maitres étudiait le traité de
Nédarim avec nous. C’était un grand érudit en Torah, ancien éleve de la
yéchiva de Volozyne. Un jour, nous nous sommes arrétés sur le passage
suivant de la Michna: ...0nan 179 777 - cest la voie d'un érudit en Torah
(Nédarim 10:4). Il était question d'une certaine halakha: si des érudits en
Torah cherchent a déterminer si leur épouse ou leurs filles ont pris des
nédarim, des veeus, ils disposent d'une méthode pour enquéter.

Mais mon maitre de I'époque - puisse-t-il étre béni pour toute
éternité dans le Gan Eden - a tenu a s’arréter et a déclaré: “mnan *1non 7711
- Nous voyons que les talmidé ‘hakhamim suivent une voie différente des
autres. Ils doivent adopter un dérekh, suivre une certaine voie” Et il fit tout
un développement sur le dérekh des érudits en Torah ; une maniere de
penser et dagir différente de celle des non talmidé-"hakhamim.

Une voie nationale

Jai oublié la Torah, les halakhot et les discussions talmudiques
enseignées par cet enseignant, qui remonte a soixante ans. Mais je me
souviens, jusqua aujourd’hui, de son explication sur le mode de vie qui
caractérise le talmid ‘hakham. J'en fus vivement impressionné. Et I'idée est
similaire ici: le peuple juif, nous dit la Torah, a une voie différente de celle
du reste de 'humanité, une voie unique dans I'histoire.

Ainsi, Hachem s'exprime au sujet de notre patriarche Avraham ; Il le
loue pour sa fidélité et 11 dit: “Je te choisis, car Je suis persuadé que tu
enseigneras a tes enfants ‘11777 1MW - a garder la voie de Hachem (Béréchit
18:19). 1l existe donc une voie particuliere, la voie du Juif, la voie de Hachem.
Notre perspective sur le monde et notre maniere de vivre dans le monde
est unique.

Une voie unique

Décrire cette voie n'est pas notre sujet de ce soir. Mais nous avons
une mission dans ce monde et pour l'accomplir, nous ne pouvons pas
emprunter la voie des nations. La mode ou les attitudes de notre époque ne
nous intéressent pas, car nous voyageons dans une certaine direction - une
voie vers le Olam Haba, le monde futur - tandis que tous les autres
avancent dans la direction opposée.

Cest la premiere remarque de Yitro: “Cest ton rdle, Moché,
d’enseigner au peuple qu’il existe une certaine voie dans la vie, que le Juif

Torat Avigdor : Paracha Yitro 3

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



est tenu de suivre” Et Moché nest pas le seul, les dirigeants doivent
enseigner ce principe a tout le monde. Les peéres doivent instruire leurs
enfants et les maitres, leurs éleves. Méme entre nous: vous devez me
l'enseigner et vice-versa. Cest la premiere condition: savoir que nous
possédons notre propre voie, notre mission propre dans ce monde.

Au-dela du dérekh
Mais ensuite, Yitro ajoute un autre élément: JiUY? WK TWYHI NX1 - Et
tu dois aussi leur enseigner les actes qu'ils doivent effectuer”, c’est-a-dire
que nous ne sommes pas uniquement un peuple de “voies, d'idées” C'est le
point de départ, mais il ne suffit pas de débiter de nobles platitudes, a
linstar de certains groupes de Juifs, qui parlent d'idéaux, mais lorsqu’il est
question de pratique, ils vivent presque comme les non-Juifs.

Un dérekh, une philosophie de vie, ne suffit pas. Le dérekh juif existe,
absolument, mais il existe aussi des actes juifs, que vous étes tenus
d’appliquer.

Vous vivez souvent ce scénario: vous exhortez un Juif & accomplir
telle ou telle Mitsva, mais il rejette votre offre. “Je suis un Juif de cceur’,
vous répond-il.

Imaginons ce Juif de cceur partir nager au bord de la mer. Il s¢loigne
trop du rivage et, soudain, il crie a l'aide. Or, le sauveteur est assis sur la
plage et observe la scéne de loin.

Vous vous précipitez chez le sauveteur: “Un homme se noie !”

Il répond avec nonchalance: “Ah oui?”

Vous insistez: “Tu ne veux pas l'aider?!”

Il répond: “Bien siir, je veux l'aider. Dans mon cceeur, je veux l'aider”

Des Juifs authentiques

Avec votre ceeur, vous ne sauverez personne de la noyade. Et avec
votre ceeur, vous ne serez pas non plus juif. Un Juif respecte le Chabbath,
autrement ce nest pas un Juif. S'il ne mange pas Cacher et na pas de
mézouza sur sa porte dentrée, il ne peut se prétendre juif. Le coeur, le
dérekh, n’a de sens que s'il sS'exprime dans les actions.

En conséquence, il existe deux exhortations générales que Yitro
suggéra a Moché: le dérekh et le maassé, l'action. Tout d’abord, le dérekh,
suivi par: Y MWK WYHNI NR1 - on doit leur enseigner la pratique, qui est
primordiale.

4 Torat Avigdor : Paracha Yitro

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Les actes et les actions
Tout ce que nous avons dit jusque-1a est une introduction au sujet dont
je voudrais parler ce soir, car dans le traité Baba Métsia (30b), la Guémara cite
ces propos de Yitro: Ty’ WK Awyna nX - Et de la conduite qu'ils doivent
tenir et pose une question. Elle releve une redondance: “Vous devez leur
enseigner la conduite” devrait suffire. Pourquoi cette suite: qu'ils doivent
appliquer? Il va de soi que les actes correspondent a ce que nous faisons.

Or, la Guémara affirme qu'il s'agit de deux idées distinctes: miyyna NX
Instruis-leur de la conduite, 771 11 - désigne les exigences fondamentales
d'un Juif de Torah. Chaque Juif doit étre initié aux exigences minimales
auxquelles chacun est tenu. Chaque Juif, quel que soit sa situation, son
niveau intellectuel, sa santé ou son age, a certaines obligations.

Clest: nipynn NY; le minimum que chacun doit effectuer. Chaque Juif
place une mézouza chez lui, mange Cacher et respecte le Chabbath. De
méme, le Juif s'abstient de porter un vétement contenant un mélange de
laine et de lin et ne se rase pas avec un rasoir a lames. Et mille autres regles.

Au-dela du minimum
Mais ensuite, la Torah ajoute une nouvelle obligation: Tiwy? MWK - qu'ils
doivent respecter, 711 NWN I:P;\!;l'; it — en d’autres termes, ils doivent aller au-
dela de la stricte loi. Ils doivent tout accomplir, absolument, mais clest
uniquement le début, le minimum. Vous devez leur enseigner également:
1wy, de dépasser le minimum, au-dela du devoir.

La seconde partie du verset est tout aussi obligatoire que la premiere
partie. Tout le monde est tenu d’aller au-dela du minimum. Bien entendu,
les hommes de haut niveau sont obligés d’en faire davantage, mais personne
n’a le droit de se dérober a ses responsabilités.

Cest une surprise pour nous. Car on pourrait juger quil est
merveilleux d’aller au-dela du strict minimum. Mais de 1a a affirmer qu'il
s’agit d'une obligation, un must?!

Le merveilleux Baal Téchouva
Réponse: absolument ! Cest Ty’ WX nwynd. Vous devez
entreprendre nWYnI- cest le din, le minimum - puis aller plus loin et
accomplir la suite du verset: 1Y’ MWK - dépasser le minimum.
Vous savez qui peut s'en sortir avec le minimum? Si vous habitez dans

un lieu dénué de population juive, €tes issu d'une famille d’ignorants, et
tout autour de vous, vivent des ennemis, qui vous rendent la vie amere. Or,

Torat Avigdor : Paracha Yitro B)

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



vous accomplissez néanmoins le minimum: vous respectez le Chabbath,
vous placez une mézouza, vous faites tout. Tres bien, vous obtiendrez une
grande récompense. En effet, tous vos amis sont en Inde, fument du
haschich, ou pire encore, vont a 'université et se détruisent. Or, vous vous
étes détaché de tout cela et étes revenu a la Torah et aux mitsvot ! Pour
vous, le minimum est excellent ! C'est pourquoi, lorsqu'un homme vient du
monde extérieur et commence a pratiquer les mitsvot, nous en faisons
toute une histoire. Nous faisons son éloge: “Il est chomer Chabbath ; il
respecte la Torah. Magnifique !”

Religieux est le minimum
En revanche, affirmer d'un Juif orthodoxe issu d'une communauté
religieuse quiil respecte les mitsvot est une humiliation pour lui, car on
attend bien davantage de sa part.

Etes-vous satisfait de tenir un foyer Cacher? Jusqua il y a cent
cinquante ans, chaque Juif tenait un foyer strictement Cacher. Pas a mon
époque - lorsque je vécus en Europe, cétait déja différent. Mais autrefois,
environ cinquante ans avant la Premiere Guerre mondiale, chaque foyer juif
était Cacher. Et tout le monde portait un nom juif.

De ce fait, nous ne nous félicitons pas de respecter la Torah. Cest le
minimum. Cest pourquoi Hachem affirme au tout début, avant méme le
don de la Torah, que le peuple doit apprendre la nécessité d’en faire
davantage que la loi exige. En effet, contrairement a ce que nous pourrions
penser, le lifnim méchourat hadin n'est pas un acte volontaire. Jwy? WK -
Votre obligation de le faire, 771 nWn D’;\le'p it - évoque la nécessité dagir au-
dela du devoir.

Cest une introduction a une vie de Torah: “Pour tous les
enseignements que vous puisez dans la Torah, dit Hachem, ne vous
contentez pas daccomplir les exigences minimales. Jattends de Mon
peuple d’agir au-dela de ses obligations.”

En pratique
Ce sera notre sujet de ce soir ~Au-dela du devoir — mais nous devons
expliquer son sens et son application, qui déroute de nombreuses
personnes. Comment appliquer le lifnim méchourat hadin?

6 Torat Avigdor : Paracha Yitro

) P Torah_BOXnnm Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Il existe bien entendu de nombreux moyens. J'aimerais attirer votre
attention sur une personne ici dans l'assistance qui a agi au-dela du cadre
de ses fonctions. Lun de nos amis était coincé dans une grosse tempéte de
neige et cet homme s'est donné beaucoup de mal pour manifester son
intérét pour un autre Juif en lui prétant assistance ! C'est inclus dans lifnim
méchourat hadin, absolument, dépasser le cadre du devoir en faveur d'un
frére juif. Mais nous allons découvrir ici un domaine totalement différent
de ce sujet, qui nest pas suffisamment abordé. Nous mentionnerons
quelques exemples pour mieux cerner le sujet.

La loi du montant de la porte

La Torah nous demande de placer une mézouza sur le linteau de la porte
- un parchemin contenant l'inscription de deux paragraphes du Chéma - et
cest pourquoi, dans chaque foyer fidele a la Torah, on trouve des mézouzot
sur le linteau de la porte. Il vous arrive parfois de dépenser une belle somme
d’argent sur l'achat d'une mézouza tres méhouderet, et parfois une boite
onéreuse pour l'y placer. Elle produit une belle impression a 'entrée.

Or, si un Juif place une mézouza, méme la plus belle et la plus
onéreuse, sachez qu'il naccomplit pas tout ce que la Torah attend de lui ! 1l
se plie au din, a la loi minimale, mais il n'est pas a la hauteur de la Torah!

Les idéaux du Chema

Dans le Chéma, on nous enseigne les principes les plus essentiels
d'une vie de Torah. Il est question de faire de Hachem notre unique intérét,
de Laimer et de penser a Lui, d'énoncer des propos de Torah et de donner
notre vie pour Lui, entre autres.

A propos de tous ces idéaux, la Torah dit: %X 127 nNX Opnw -
Imprimez donc Mes paroles 12227 9y - dans votre cceur, DIWDI Y1 - et dans
votre pensée (Devarim 11:18) ; en d'autres termes, imprimez-les dans votre
esprit et votre caractére. Lun des moyens pour y parvenir consiste a placer
une mézouza sur le linteau de la porte: 72 nitm Sy onan;. Nous
remarquons immédiatement que la mézouza ne nous est pas donnée a des
fins décoratives. C'est une exhortation a la réflexion. Afin d'imprimer ces
principes sur notre cceur et notre esprit, nous sommes tenus de fixer des
mézouzot sur nos montants de porte.

Satisfaire Hachem

Nous comprenons, bien entendu, que le Sanhédrin vous contraindra
uniquement a la fixer sur le linteau. Tant que 'homme est prét a respecter

Torat Avigdor : Paracha Yitro 7

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



les lois de la Torah de la maniere la plus minimale, le Sanhédrin ne peut pas
intervenir pour le blamer. Apres tout, la Torah s’adresse a une multitude.
Tout le monde n'est pas doté de la méme intelligence ; pas tout le monde
n'est capable au méme niveau. Donc, si le beth din entre chez vous et
apercoit des mézouzot, il ne vous importune pas ; ils sont satisfaits que vous
respectiez le din.

Mais Hachem n'est pas satisfait ! “Est-ce pour cette raison que Je t'ai
donné la mitsva?” demande-t-Il. “Uniquement pour la placer sur la porte et
l'oublier? Je tai donné cette mitsva dans le but de te remémorer des
principes de la Torah. Si tu veux rester un homme qui fonctionne au plus
bas niveau et se satisfait d'une observance mécanique, alors certainement,
tu transgresses l'objectif de Ma Torah. Tu ne te plies pas a Ma demande de
lifnim méchourat hadin que J'attends de ta part”

Le programme de la mézouza

Nous savons que les hommes sont humains et n'espérons pas qu’ils
soient des anges. Mais est-ce pour autant que vous pouvez passer devant la
mézouza, en entrant et en sortant de chez vous, sans réfléchir aux
enseignements quelle renferme? Les lecons sont multiples. Allez-vous vous
contenter du minimum? Non, la Torah exige plus de notre part.

Elaborez un programme: ouvrez le sidour au Chéma et lisez les deux
paragraphes figurant sur la mézouza et préparez un plan: “Chaque jour,
lorsque je passe devant la mézouza, au moins une fois, je vais choisir un
sujet de réflexion.’”C'est une vie conforme aux principes de la Torah. Moins
que cela, Hachem dit: “Taspire a davantage ! Pas seulement: niyyna nx Je
suis a la recherche de TWwym WX, que vous dépassiez le cadre de vos
obligations.

Au-dela des fils

Mais ce n'est qu'un exemple. La mézouza est un bon exemple, car elle
est disponible et sous-utilisée, mais il existe de nombreuses autres
occasions. Prenons un garcon qui porte des tsitsit. Il accomplit le din, le
minimum. Tres bien !

Mais parfois, il ne sait rien de l'objectif des tsitsit. N'est-ce pas
dommage? ‘71 myn 53 Ny opar - Cest un rappel de penser A toutes les
mitsvot (Bamidbar 15:39). Mais il n'y pense méme pas une fois. N'est-ce pas
dommage? Est-il si difficile d'y associer un peu de réflexion? Chaque jour,

8 Torat Avigdor : Paracha Yitro

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



choisissez une mitsva sur laquelle méditer en voyant le tsitsit, et dans une
certaine mesure, vous avez déja une téte de plus.

Et pas seulement votre propre tsitsit ; D™ DY (PRI MWW - le tsitsit
vise aussi tout le monde (Ména’hot 43a). Prenons une mere de nombreux
petits garcons a la maison. Elle a accompli le din, le minimum. Elle a acheté
des tsitsit pour tous ses enfants et leur rappelle tous les matins de les
porter. Mais la Torah exige plus de sa part. La Torah veut quen observant le
tsitsit, nous nous remémorions Hachem. inR on'RW - Et vous Le verrez !
(Bamidbar 15:39). Vous devez vous remémorer Hachem en voyant le tsitsit.

Cest de cette maniere que l'on peut devenir de plus en plus
remarquable a chaque occasion, en intégrant I'idée que le tsitsit n'est pas un
acte mécanique. Quel effet cela aurait-il sur le peuple juif s'il s‘éveille et
prend conscience des trésors que recelent les mitsvot.

Au-dela du Cacher

Je vous mentionne encore un ou deux exemples. Par exemple, manger
Cacher. Quel bon Juif ne veille pas a consommer uniquement de la
nourriture Cachere? Il fait tres attention a ce qu'il met en bouche et ne fait
confiance quaux meilleurs tampons de Cacheroute.

Mais il ne se rend pas compte qu'il se satisfait du minimum. Car savez-
vous ce que recouvre le terme de Cacher? C'est explicite dans la Torah:
TIRNWY TN NN P2 ORYTAM - et vous séparerez entre le pur et limpur ...,
wiTp L) on”iml — et vous serez saints pour Moi, 11 X WiTp 73 - car Je suis
saint, RYD 0 OINR 97281 - et Je vous ai distingué des nations, ™2 N - pour
que vous soyez a Moi (Vayikra 20: 25-26). Ceci sapplique aux animaux
interdits.

“Il vous est interdit de consommer ces aliments, car Je vous ai séparés
des nations pour étre saint pour Moi” La Cacheroute, c'est notre grandeur
et notre marque de distinction.

La grandeur a la table du diner

Vous prenez place a la table de la cuisine ; bien entendu, vous ne
mangez que de la nourriture Cachere. Excellent ! Mais retenez que Hachem
attend davantage: 1l attend votre esprit ! Car en suivant le principe de
dépasser le minimum, on doit se dire: “Merci, Hachem, de m’avoir accordé
le privilege d’étre une nation aristocratique, dotée d’'un régime alimentaire
royal”

Torat Avigdor : Paracha Yitro 9

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Méme si c'est une friandise, vous pensez: “Ces chocolats Lieber sont
une marque de fidélité, un signe de distinction par rapport aux nations du
monde. “Clest le sens de ce petit symbole de Cacheroute ; cest un badge de
royauté éternel. En dautres termes, a chaque fois que vous vérifiez la
présence d'un signe de Cacheroute, ou a chaque fois que vous mangez, si
vous associez cette pensée que c'est une preuve de votre grandeur, un
rappel de votre statut élevé, c'est une maniere d'appliquer ce principe de la
Torah: 771 NMwn o107

Au-dela du Chabbath

Un dernier exemple: prenons une famille religieuse, une famille
nombreuse qui respecte le Chabbath. Ils respectent toutes les lois a la
lettre. Ils sont bien habillés pour Chabbath, récitent le Kiddouch et
prennent tous les repas du Chabbath. Profaner le Chabbath ne leur
viendrait jamais a l'esprit. Méme s’ils trouvent un crayon sur la table,
personne ne penserait a le déplacer. C'est un immense accomplissement
d’'une famille tres sainte.

Mais comparé a ce quils auraient pu faire, cest le minimum. Car
quelle est l'essence du Chabbath? Est-il seulement question de respecter
toutes les lois du Chabbath, de s'abstenir de travaux le Chabbath? C'est cela,
bien str, mais cest le minimum. Nest-il pas dommage de vivre votre
judaisme au minimum, alors que vous pouvez dépasser largement ce
niveau?

Se remémorer le Créateur

Alors, quel est l'objectif du Chabbath? Le Chabbath, c’est: m9ipi1 nx™2
TR W2 le monde est créé a partir du néant. Cela désigne autre chose, mais
en premier lieu, le Chabbath veut vous faire réfléchir: “Hachem a créé le
monde avec Sa parole et Sa parole continue a maintenir tout ce qui
existe’Le Chabbath désigne d’autres idées. C'est également: 2’ Ton o7iy (le
monde est construit sur la bonté) ainsi que: '725‘1'11;7 )2 72172 (entre Moi et
le peuple juif). Il existe de nombreux lifnim michourat hadin a accomplir le
Chabbath.

Combien de fois y avez-vous pensé ce dernier Chabbath? Lorsque
vous avez dégusté votre premier bout de ‘hala, avez-vous réfléchi? A rien?
N’est-ce pas dommage? Ainsi, dans une large mesure, vous étes défaillant
sur le Chabbath. Bien entendu, vous respectez le Chabbath dans tous ses

10 Torat Avigdor : Paracha Yitro

) i J TOTa]‘I—BOXan Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



détails. Excellent ! Mais lifnim michourat hadin, cest respecter l'objectif du
Chabbath.

Un peuple d’idéalistes

Nous commengons a prendre conscience, avec ces quelques
exemples, de la tragédie d'un Juif qui reste au niveau de l'observance
mécanique et ne met pas a profit les mitsvot. Il pose une mézouza, respecte
les lois du Chabbath et de la Cacheroute, et tout le reste. Et nous I'aimons a
ce titre ; il obtiendra le monde futur, absolument ! Mais il n'accomplit pas
encore la volonté de Hachem, car lifnim michourat hadin est en réalité une
partie de la mitsva. La mitsva a un but qui peut étre atteint uniquement si
vous allez au-dela du simple devoir.

De ce fait, juste avant le don de la Torah, Hachem nous a enseigné ce
role du peuple d’Israél. Car dépasser le cadre de la simple loi n'est pas une
avancée mineure. Le but du peuple juif est de devenir un peuple d’'idéalistes
qui vit avec une certaine conscience de l'esprit ! En d’autres termes, le but
du peuple juif est de devenir un peuple de lifnim michourat hadin - un
peuple pas uniquement de miYnI, mais aussi de PWY? K.

Troisieme partie: Au-dela de la nature

Un nouveau champ

Nous touchons a un autre domaine du lifnim michourat hadin, un tout
nouveau domaine qui dépasse le cadre du devoir. En effet, il existe deux
Torah dans le monde. Lune d’elles, dont nous avons parlé jusqu'a présent,
est celle que nous avons recue au mont Sinai. Et cette Torah contient
toutes les lois et aussi lifnim méchourat hadin - I'obligation d’aller aussi loin
que possible au-dela du devoir, et de mettre a profit la Torah pour ses
objectifs réels, pour tous les idéaux quelle enseigne.

Mais il existe une autre Torah, ignorée par un grand nombre: la Torah
de la Création. En effet, ce monde est une grande académie, ou mieux
encore, une grande yéchiva de Emouna et chacun est tenu d’étudier autant
que possible dans cette yéchiva. Nous sommes tenus d’acquérir de plus en
plus dEmouna par l'étude du monde qui nous entoure.

Jai conscience que de nombreux Juifs religieux jugent cette étude
superflue et certains affirment: “La simple émouna nous suffit”. En d’autres

Torat Avigdor : Paracha Yitro 1

) P Torah_BOXnnm Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



termes, dites: “Je crois” et il n'est pas nécessaire d'étre convaincu plus que
cela.

Plus de Emouna

Mais en vérité, méme si vous y croyez, ce n'est que le simple minimum.
Or, nous venons d’apprendre que le Juif ne vit pas du strict minimum. Etre
croyant et non-athée n'est pas encore suffisant..

De ce fait, quiconque dit: “Jai la émouna pchouta et c'est suffisant”
revient a dire qu'il se dérobe a ses responsabilités. Il accomplit le minimum,
mais il fuit sa responsabilité de lifnim méchourat hadin. En effet, la émouna,
une perception réelle et sensorielle de Hachem, n’a jamais de fin. On peut
toujours viser plus haut.

Détails de Emouna

Telle est la valeur de la Création. En effet, pourquoi Hachem a-t-II
créé un monde aussi complexe? YiYa KT T2 WiTpn R12W 70 93 - Chaque
détail qu'll a créé, 111239 RHX 812 K9 - Il ne la a créé que pour Son honneur
(Avot 6:11). Chonneur, c'est de Le reconnaitre ; en un mot: la émouna.

Cest une déclaration qui englobe tout, une clé qui explique les
phénomenes de l'univers. Chaque objet dans l'univers a un but: bien
entendu, ils ont divers objectifs, mais tous ont un but commun: nous faire
acquérir davantage de émouna et de conscience de Hachem.

Lorsque vous observez votre main, le but de la main est de vous faire
acquérir plus d'émouna. Lorsque vous observez un arbre, le but est
également de développer votre émouna. Méme principe lorsque vous
observez une pomme, un brin d’herbe, un nuage. Ils ont un but commun:
nous faire devenir croyants.

Vous étes ce que vous mangez

Chaque personne que vous croisez est un apprentissage. Cet homme
que vous avez rencontré était autrefois un petit bébé de 3 kg, mais
désormais, il pese 80 kg. Vous vous dites: “D’ou est-il venu?” Vous ne prenez
pas de poids en respirant, mais vous grandissez grace a la nourriture. Vous
venez de la nourriture que vous consommez.

Et d'ou vient la nourriture? Du sol. Vous savez ce qu'est le sol? Un
matériel miraculeux. Une cuillere a soupe de sol contient plus d'organismes
vivants que la population du Grand New York. Et ils se mobilisent tous
ensemble pour produire de la nourriture.

12 Torat Avigdor : Paracha Yitro

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Disons que vous marchez dans la rue demain matin. Arrétez-vous et
observez quelques instants le jardin de votre voisin ou un petit coin de
terre autour de l'arbre. Vous vous émerveillez de la complexité du sol et de
son caractére miraculeux. Je vais accroitre ma Emouna grice a ce sol,
pensez-vous. Des éléments tombent au sol, pourrissent et redeviennent
partie intégrante du sol. Méme le corps humain, lorsqu'il est placé dans la
terre, pourrit et redevient partie du sol. Le sol est un miracle: il crée et se
recrée en permanence.

Et toute la terre est couverte de ce merveilleux matériau quaucune
autre planete ne possede. Ni Mars, ni aucune autre planete n'en sont dotés.
C'est un matériel miraculeux créé spécialement pour nous.

Utiliser votre téte

Mais pourquoi aller jusqu'au sol? Considérez votre téte. Comment se
fait-il que le sol devienne de la nourriture et que la nourriture se transforme
en cheveux? Dou proviennent vos cheveux? Mangez-vous les cheveux?
Comment les cheveux sortent-ils de la peau, ou cette grande barbe qui
pousse sur la peau de votre visage? Ils doivent bien venir de quelque part.

C'est un miracle ! La barbe est de la nourriture. Cest du pain, du
fromage, du poulet ; ce que vous avez mangé sest transformé en cheveux.
On dirait une fable, un conte de fées, mais cest de la chimie. En posant
votre main sur vos cheveux, prenez conscience que vous touchez un
témoignage de Hachem. Et faites-en usage pour prendre conscience de
Celui qui I'a créé.

Hachem, le grand Concepteur, a été en mesure de vous nourrir et de
transformer cette nourriture en tous les éléments nécessaires a votre
corps. Le poulet et le pain que vous avez mangé deviennent vos oreilles, vos
poumons, vos yeux et votre peau. IIs deviennent vos cheveux. Ainsi, lorsque
nous nous observons les uns les autres, nous percevons la main de Hachem.
Nous voyons Y2 12 PRW nnan, une sagesse infinie.

Fruit de la foi

Jaimerais conclure par un exemple de plus auquel nous devons penser
a cette période de I'année ou nous célébrons Tou Bichevat. Je comprends
que certains ont mangé des fruits et ont récité des bénédictions. Tres bien,
mais réciter la berakha est le strict minimum.

Posez sur votre table une pomme rouge et passez quelques minutes a
I'observer. La pomme est une preuve de la sagesse et de la bonté de

Torat Avigdor : Paracha Yitro 13

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Hachem ! Un tel fruit peut-il é&tre manufacturé par des étres humains? Quel
magnifique paquet de nourriture ! Et de plus, c’est également une boisson !
Et elle est assemblée ingénieusement en cellules de sorte que lorsque vous
coupez la pomme, le jus ne tombe pas, il est enfermé dans des milliers de
petites cellules.

Et a lintérieur, c'est merveilleusement sucré et délicieux. Pas trop
sucré ni trop acide ! Le plaisir dans la pomme est exactement adapté a vos
papilles. Et lorsque vous avez fini le délicieux contenu des fruits, vous
découvrez a l'intérieur un coupon qui vous donne droit a un autre paquet:
les pépins.

Cerveaux de pommes

Vous devez poser une question: ouvrons larbre et cherchons son
cerveau. Comment a-t-il créé une telle merveille? Ou est entreposée toute
cette sagesse? Ou se trouve la sagesse possédée par l'arbre pour créer des
fruits et des pépins délicieux qui sont plus intelligents que les ordinateurs
les plus perfectionnés? Dans quelle zone? Se trouve-t-elle dans I'écorce ou
la graine? Ou est la sagesse de l'arbre?

Réponse: I'arbre n'est rien du tout. Une Sagesse divine a tout planifié
et sait tout. Le pépin de la pomme nous l'apprend, il s'exclame: “ Regarde
mon Créateur ! 9% X172 "n X1 - Regarde Qui m'a créé!” C'est pourquoi je
recommande I'étude du pépin de la pomme. Je garde des pépins de pomme
dans ma poche et lorsque je marche dans la rue, je les sors de temps en
temps pour les observer et m'émerveiller. On m'écrit pour me demander
d’envoyer ces pépins. Je vais a la poste et envoie les pépins a ceux qui me
les demandent. Les pépins de pomme sont des miracles !

Je m'ai mentionné que quelques exemples pour éclairer le sujet. Mais il
est important d'étre attentif a ces exemples et de vous décider a consacrer
votre carriere a devenir un maamin, un croyant. En effet, ce que vous
pouvez accomplir dans votre vie est infini. Vous pouvez devenir
remarquable dans le domaine de la émouna, lorsque vous suivez le lifnim
méchourat hadin, en faisant appel a tout ce que Hachem a placé dans la
nature spécifiquement a cet effet.

Une Avoda pleine d’énergie

Jaimerais aborder un dernier point. Nous devons comprendre que
votre présence ce soir n'est pas suffisante. Pour étre lifnim michourat

14 Torat Avigdor : Paracha Yitro

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



hadin, il faut une certaine énergie, un désir de s'améliorer et de dépasser
ceux qui vous entourent.

C'est pourquoi, lorsque nous analysons la grammaire du verset dont
nous parlons, nous relevons le terme: Wy’ - le terme qui enseigne le
principe de lifnim mchourat hadin - il contient un noun a la fin qui n'est pas
vraiment nécessaire. Il aurait pu étre écrit: WY’ MWK - qu’ils feront. Le noun
a la fin, yaassoun, est employé pour souligner une idée. En d’autres termes:
vous devez agir avec une certaine énergie supplémentaire pour aller au-
dela du devoir. Hachem a exhorté le peuple juif avant le don de la Torah: “Je
veux que vous vous investissiez autant que possible pour Ma Torah !”

Une acceptation énergique
Et le peuple juif répondit de la méme maniere. Avant le don de la
Torah, Hachem envoya Moché Rabbénou pour leur demander: “La voulez-
vous? Voulez-vous accepter la Torah?”

Et vous connaissez la réponse: “Ynw nwyl - Nous ferons et nous
entendrons.’Ecouter revient a l'idée que nous écoutons et acquérons autant
de connaissances que possible. Nous ferons et nous serons attentifs a tous
les détails afin d’'appliquer toutes les lois, conformément a Tes demandes”

Ont-ils répondu: “Oui, nous l'acceptons” de maniere polie? Lorsque
vous étes au tribunal et qu'on vous pose une question, vous ne criez pas de
maniere retentissante: “Oui !” Mais les Bné Israél ont tout donné. Leur “oui”
a été si puissant que certains se sont évanouis. C'était une remarquable
manifestation de bonne volonté et denthousiasme. Et cétait déja une
preuve de la volonté de dépasser la stricte loi, car le minimum ne vous
demande pas de crier avec une telle passion.

Mais telle fut leur réaction, conforme a la voie du peuple de Hachem.
Des le don de la Torah, I'idée de dépasser le minimum germa. Et nous
tentons de vivre a la hauteur de cet idéal. Naassé vénichma, c'est notre
volonté de réussir dans ce monde en agissant au-dela du minimum. Nous
sommes un peuple de mwyna NX -faire tout ce qui est requis de notre part
et Ty’ MWK - étre motivé pour faire davantage que ce qui est requis.

Passez un excellent Chabbath !

Torat Avigdor : Paracha Yitro 15

) i J TOTa]‘I—BOXan Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



EN PRATIQUE

Aller au-dela

Le Rav mentionne plusieurs exercices pratiques pour
dépasser la pure obligation. On peut méditer sur les
idéaux enseignés par la mézouza, le tsitsit, la
Cacheroute, le Chabbath. On renforce sa Emouna en
réservant du temps pour la méditation sur la grandeur
des créations de Hachem, etc. Cette semaine, bli néder,
je prendrai du temps chaque jour pour m’appliquer a
ce sujet et prouver mon désir d’aller au-dela du devoir
en me soumettant a la volonté de Hachem.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE?

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Yitro

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



