HASEVIVOT

PARACHATH BECHALC'H

CE Paré se dira que les enfants d'Israél sont égarés dans ce
pays, que le désert les emprisonne. Et Je raffermirai le coeur de Paro, et il
les poursuivra ; puis J'accablerai de Ma puissance Paro avec toute son ar-
mée et les Egyptiens apprendront que Je suis I'Eternel (XIV,3).

Le chemin le plus sar

Paré n'a pris le décision
de libérer les Hébreux que lorsqu'il a été
persuadé, sans l'ombre d'un doute, de la
puissance de la Main de D-ieu. Apreés avoir

subi les dix plaies, apres avoir échappé lui-

méme a une mort qui lui semblait cer-
taine parmi les autres premiers-nés
d’Egypte, Par6 fait devant Moché
Rabbénou la déclaration que Rachi
rapporte en ces termes (dans la
Sidra Bo) : Tout se fera comme vous l'avez
dit et non comme je l'ai dit, moi. Jannuleje &
ne laisserai pas partir, jannule quels

sont ceux qui iront ; jemnule mais vos
moutons et vos boeufs resteront ici ;
prenez aussi vos moutons et vos boeufs, et j'accepte
aussi ce que vous avez dit: Toi-méme tu nous
remettras des offrandes et des holo-
caustes. De son coté, le peuple d'Egypte
a également exprimé sa défaite totale :
Allez, partez du milieu de mon peuple...

AINSI FIT LE RAV

allez adorer I'Eternel comme vous avez dit.
Les Egyptiens firent violence au peuple, en
se hatant de le repousser du pays car ils
disaient : nous périrons tous.

Nous sommes donc devant

)\ ce peuple égyptien qui a apparemment

compris le lecon qui s'impose ; désor-
mais, il croit en la Puissance Divine,
telle qu’elle s'est manifestée a ses
yeux, a l'occasion des dix plaies qu'il a
endurées. Il semble donc qu'il ne soit
plus nécessaire de manifester des
marques de cette puissance.

De plus, les Hébreux abat-
tent 'agneau pascal, animal divinisé par
les Egyptiens idolatres, et ce, devant les
yeux stupéfaits de ces derniers sans provo-
quer la moindre réaction violente de leur
part. Leur monarque, Pard, affirme : Seul
D-ieu est juste, moi et mon peuple
sommes des mécréants. Apres tout cela,
SUITE A LA PAGE 2

Un homme arriva, un jour, en train a la gare de la ville de Brisk. Ne connaissant
pas la ville, il s'adressa a un vieux Juif qui passait par la et lui demanda ou se
trouvait I'auberge ou il devait descendre. Le vieil homme lui proposa de le con-
duire jusqu’a son auberge, afin d'étre sir que le nouvel arrivant ne se perde pas.
Mais aprés quelques pas, le voyageur demanda de l'aide & son guide car ses
bagages étaient trop lourds. L'homme s'exécuta et porta donc la lourde valise
pendant tout le long trajet. Soit du fait du poids, soit du fait de son age, le guide
semblait avoir du mal a porter du poids, et plusieurs fois, il demanda de s'arréter
un peu, et méme parfois il demanda au voyageur de porter la valise quelques
minutes, mais ce dernier répondait alors qu'il était fatigué du voyage et qu'il
n'avait pas la force de trainer ses bagages. Lorsqu'ils arrivérent en vue de I'au-
berge, le guide s'arréta et lui indiqua I'auberge. Le visiteur insista pour que son
"porteur” finisse le trajet avec lui, mais 'hnomme s'entéta et refusa catégorique-
ment. Le lendemain matin, le voyageur s'étant remis des fatigues du voyage,
l'aubergiste lui proposa de le conduire pour recevoir une bénédiction du Rav de
la ville. En le voyant, il ne put retenir un cri. En effet, le "guide" qui lui avait porté
sa valise n'était autre que Rabbi 'Haim de Brisk, le Grand de la génération. En
effet, celui-ci avait I'habitude de déambuler dans les rues de Brisk, vétu comme
un simple Juif, avec ses pensées de Torah en téte. Rabbi 'Haim lui expliqua alors
que, effectivement, il aurait dd lui porter sa valise jusqu’a l'auberge, car "celui qui
commence une Mitsva, on lui dit de la terminer", mais il craignait que l'aubergiste
ne le reconnaisse et ne réprimande le voyageur.

“.

T°01

Feuillet pour la
diffussion du Moussar

(581) 395 190D [1'21

IL VAUT MIEUX NE PAS
PRENDRE SI ON NE NOUS
LE DEMANDE PAS...

Le Midrach sur Chir HaChirim com-
mente sur le verset : "Nous Te
ferons des chainons d'or avec des
paillettes  d'argent", que les
‘chainons d'or' font allusion au bu-
tin ramassé apres le passage de la
mer. Par contre, les 'paillettes
d'argent' renvoient au butin de la
sortie d'Egypte. Voici que la Torah
écrit '"Moché fit partir le peuple de
la mer des Joncs', Rachi com-
mente que le butin pris a la mer
était bien plus grand que celui
qulils avaient pris en sortant
d'Egypte, et c'est pour cela que

Moché dit les forcer a partir.

A premiéere vue, ce que Hachem dit
a Moché "parle aux oreilles du
peuple..." et ils demanderont... la
femme a ['Egyptienne..." Rachi
commente que c'était afin qu'Avra-
ham ne puisse dire que Hachem
n'avait pas réalisé le verset ‘et ils
sortiront avec de grandes ri-
chesses'. Pourtant, a peine une
semaine plus tard, ils s'enrichiront
apres le passage de la mer. Pour-
quoi donc durent-ils sortir d'Egypte
avec de grandes richesses préci-
sément de cette fagcon de de-
mander aux Egyptiens des ob-
jets d'argent ?

Voici que les Enfants d'Israél vi-
rent, pendant la plaie de I'obscu-
rité, les objets d'argent des
Egyptiens, et ainsi ils purent leur
demander de les leur préter. Ré-
fléchissons a cela : voici qu'ils
auraient pu prendre tout I'argent
des Egyptiens pendant la plaie de
I'obscurité, et c'était méme autori-
sé du fait que les Egyptiens leur
avaient pris toutes leurs richesses.
Pourquoi donc ne prirent-ils
rien ?

En fait, la raison a cela est que
Moché ne leur avait pas dit de le
faire !! Et lorsque I'on ne dit pas
de prendre, on ne prend pas ! Et
finalement, ils "emprunterent" et
Rachi commente que les Egyptiens
leur donnérent plus que ce qu'ils
demandaient.

Voici que le prophete Ochéa
(chapitre 2) il est dit : "qui lui prodi-
guait cet argent et cet or dont on se
servait en I'honneur du baal". On
commente sur ce verset aussi que
I'argent renvoie au butin de la sor-
tie d'Egypte et I'or au butin de la
mer, et de l'or ils firent un baal. Se
pose la question d’ou prirent-ils I'or

pour la faute
SUITE A LA PAGE 2



(581) 395 1900 [1'22
DEGUEL HAMOUSSAR -SUITE

HASEVIVOT - PARACHATH BECHALC'H

PAGE 2

est-il encore nécessaire que 'Etemel leur dise : J'accablerai
de Ma puissance Paroé et les Egyptiens afin qu'ils ap-
prennent que Je suis TEternel ?

La Thora nous révele la un trait de carac-
tére humain dont nous ne sommes pas toujours conscients :
'homme reconnait la Main de D-ieu et admet Sa puissance
lorsqu'il traverse des périodes de tourmentes, mais, aussitot
que la tempéte s'est calmée, il retrouve son indifférence et
oublie I'enseignement des épreuves. La foi en D-ieu acquise
dans de telles circonstances n'est pas une foi entiére, par-
faite. A vrai dire, elle est inexistante. Le but des plaies répé-
tées a dix reprises n’est pas seulement de briser I'orgueil de
Paré, ni d’aboutir a la libération des Hébreux ; le but essen-
tiel est de forger le caractére des Hébreux, de leur inculquer
la foi véritable, de les initier a la crainte de D-ieu. Or,
chaque fois que Pard endurcissait son coeur apres avoir en-
duré les tourments de la plaie, la foi des Hébreux s’affaiblis-
sait, bien qu’ils aient été prévenus de la réaction du souve-
rain égyptien.

La conduite des Egyptiens présente un phé-
nomene analogue. Leur foi est fonction de leur affectivité ;
Tétat d’ame changeant des Egyptiens entraine des change-
ments dans le comportement des Hébreux. De maniére géné-
rale, la conduite de chaque étre humain est fortement in-
fluencée par celle de son entourage. Ainsi s’explique la
grande peur des Hébreux a la vue des Egyptiens lancés a
leurs trousses jusqu'au rivage de la Mer Rouge. Les enfants
d'Israél levérent les yeux, virent les Egyptiens a leur
poursuite, et ils eurent trés peur... Ils dirent a Moche :
n'y a-t-il pas assez de tombes en Egypte ? Pourquoi
nous as-tu faits sortir d'Egypte * Est-ce pour que nous
périssions dans le désert ? Ne t'avions-nous pas fait
part de notre sentiment préférant l'asservissement en
Egypte a la mort dans le désert ? C’est le désespoir total ;
aucun souvenir des miracles vécus en Egypte !

L’enseignement est clair : apparemment, un

homme change de nature, de croyance, de comportement. Ce-
pendant, ceci est superficiel : dans son essence, il demeure le
méme. Ceci était valable tant chez 'Hébreu que chez I’'Egyp-
tien. Jette un bdton en l'air, il retombera a terre. Moché ne peut pas
rappeler les miracles aux enfants d'Israél, ni les exhorter a
raffermir leur foi en D-ieu, en ce moment de détresse. Mais il

du veau d'or ? Et comment I'or avait-il la possibilité de devenir
une idole ? Le 'Hatam Sofer explique que le veau d'or, ils le firent
a partir "de l'or" c'est-a-dire du butin de la mer. La raison a cela
est que le butin de la sortie d'Egypte, Moché leur avait dit de le
prendre ; par contre, ils ne regurent pas l'ordre de s'emparer du
butin de la mer. Et d'un butin que I'on prend sans en avoir été
ordonné peut sortir un veau d'or !

Am Israél apprit que s'il leur revient de recevoir les objets d'ar-
gent des Egyptiens, si I'on ne prend pas, cela arrive quand
méme. Et c'est pour cela, que Hachem choisit de les enrichir de
cette fagon d'une véritable richesse, pour faire comprendre que
I'argent qui revient a I'hnomme lui arrivera, s'il ne le prend pas lors-
que l'on ne lui dit pas de le prendre... et également, les Enfants
d'Israél apprirent que de I'argent que I'on prend sans en avoir
été ordonné, il en sort une idole.

Réfléchissons bien a cela et comprenons les vrais rapports a
I'argent et la facon de le prendre,

HASEVIVOT

-"Qui mérite un miracle ?
Celui qui est capable d'en
apprendre une legon"
(Rav Dessler)

-"L'nomme ne doit pas regretter
les situations difficiles, du fait du
grand mérite qui y est attaché
grace a la confiance en D."
(Rav Avraham Yaffen)

leur prodigue des encouragements : Attendez, et vous assis-
terez ala délivrance de D-ieu qui sera opérée aujour-
d'hui. Vous reconnaitrez la vanité de 'orgueil des Egyptiens,
vous constaterez que leur entétement est sans valeur ; la
Grace de D-ieu se manifestera et sera ressentie dans tout
l'univers.

Nous sommes souvent sujets a des change-
ments dans nos états d'ame. Tantot nous découvrons que nous
sommes des étres raffinés, moraux, sages, parfaits. Tantot,
nous voyons combien nous sommes faibles, craintifs, corrom-
pus. Nous ne devons pas désespérer de notre personne. A titre
d'exemple, le veau d'or, que nos ancétres avaient fait dans le
désert, avait déja son origine au moment du don de la Thora.
Dans le Cantique des Cantiques, il est dit : Tu as capté mon
coeur, par un de tes regards, littéralement, "par un de tes
yeux". Cela signifie qu'au moment supréme du don de la Tho-
ra, un seul oeil était attaché a la Grace Divine ; l'autre oeil
visait déja le veau d'or. D’un extréme a 'autre : don de la Tho-
ra d'une part, veau d'or d'autre part, au méme instant, chez le
méme homme. Il a fallu quarante années d’éducation dans le
désert pour que nos ancétres étudient et se détachent graduel-
lement des cinquante degrés d'impureté de 'Egypte pour mé-
riter 'entrée en terre d’Israél. En Terre Sainte, ils doivent
aspirer a atteindre cinquante degrés de pureté, de sagesse.

Accéder a l'état de sagesse nécessite des
efforts laborieux, de la patience, de 'endurance, et surtout, le
souci de ne pas tomber dans le désespoir. Quand on veut at-
teindre la perfection spirituelle, on ne doit pas craindre les
chutes. Il faut surmonter les épreuves, garder l'espoir, 'opti-
misme et I'assurance que dans le domaine spirituel, la bonne
volonté est toujours victorieuse ; le désespoir n’y a pas de
place.

SOUTENIR LA TORAH

Nous lancons un appel a toutes les personnes
bienveillantes, généreuses,
et dont l'esprit leur fait aspirer a porter 1'Arche de
Hachem,
afin qu'ils soutiennent par leurs dons le
Beith Hamidrach pour I'étude de la Torah
"KIBOUTZ AVREKHIM - OHEL YOSSEEF"
Dont les Avrekhim sont plongés dans 1'étude de la
Torah en profondeur, et ce avec assiduité, tout en
s'investissant dans 1'étude du Moussar,
selon la voie tracée par les Grands de ce monde
et a leur téte le Saba de Novardok zatsal,
et son fidéle disciple Rabbénou Guershon
Liebman zatsal
Il est possible de mériter de soutenir
le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une journée : 100
Chekels
le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500
Chekelsle mérite de 1'étude d'un Avrekh pour un mois :
2.000 Chekels
Il est possible de transmettre les dons a l'adresse
mentionnée ci-dessous :
Pour un don sécurisé : cliquez ici
Avec la bénédiction de la Torah

-"Chaque génération recoit sa part d'aide divine pour
accomplir de grandes choses. Si les personnes fortes
et intelligentes la prennent, tant mieux, et sinon Ha-
chem la donne a ceux qui se sacrifient pour la gloire
du Ciel et I'nonneur de la Torah"

(Saba de Novardok)



https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158

PAGE 3

HASEVIVOT - PARACHATH BECHALC'H

Se conjuguer a tous les temps | Leras

BéchalC'h
Le chemin le plus str

« OR, LORSQUE PHARAON EUT
LAISSE PARTIR LE PEUPLE, HA-
CHEM NE LES DIRIGEA POINT PAR
LE PAYS DES PELICHTIMES, LE-
QUEL ETAIT PROCHE, PARCE QUE
HACHEM DISAIT "LE PEUPLE
POURRAIT SE RAVISER A LA VUE
DE LA GUERRE ET RETOURNER EN
EGYPTE." » CHEMOT (13 ; 17)

Les Bnei Israél viennent de sor-
tir d'Egypte. Ils ont surmonté
déja de nombreuses épreuves. Ils
doivent a présent se diriger vers
la Terre Promise : Israél. Pour-
tant Hachem décide de rallonger
leur itinéraire. En effet, le che-
min le plus court, la ligne droite,
passe par le pays des Pélich-
times, mais Hachem les fait s’en
détourner, et se diriger vers le
désert.

Pourquoi ? Hachem avait-Il
« peur » de la guerre ? En effet,
en rencontrant ce peuple, la
guerre aurait été inévitable.
Mais Hachem avait infligé les
dix plaies aux égyptiens, il avait
écrasé I'Egypte et enlevé le
peuple d'Israél a Pharaon.
Pourquoi alors avoir eu peur de
cette nation ? D'un souffle Il au-
rait pu 'anéantir...

Oui mais Hachem leur fit faire
un détour parce que cette
guerre, ils l'auraient perdue...
Nous ne parlons pas d'une
guerre physique mais morale.
En effet, les Pélichtimes prati-
quaient la Avoda zara et donc la
Touma y était tres forte. C'était
une société similaire a I'Egypte.
C’est pourquoi Hachem dit : "Le
peuple pourrait se raviser a la
vue de la guerre et retourner en
Egypte.", Il entendait par la que
le peuple était trop faible, sor-
tant tout juste de 210 ans d’'im-
mersion dans la Touma, s’y re-
plonger si tot risquait de les

faire chuter psychologique-
ment, et revenir a une vie de
mensonges et de péchés.
Hachem a donc choisi de les
faire emprunter un chemin dif-
ficile, le désert, ou il n'y avait
rien a manger ni a boire, nulle
part ou se divertir...

I1 a choisi de dévier les lois de
la nature et daccomplir
d’incessants miracles durant
leur traversée : les colonnes de
nuée le jour et de feu la nuit,
ouvrir la mer, faire tomber la
manne du ciel, faire jaillir
I'eau du rocher... afin de proté-
ger le peuple de l'assimilation.
A propos de cet enseignement,
nous pouvons élargir le sujet
grace au ‘Hafets ‘Haim qui
nous met en garde contre une
épreuve a laquelle tout un cha-
cun risque de se trouver con-
fronté au cours de sa vie :

Si nous avons des choix a faire,
par exemple entre une bonne
parnassa qui mettra en danger
notre Judaisme, et une moins
bonne ne comportant pas de
danger, il faut se protéger et
ne pas vendre sa Néchama
pour si peu au Yetser Hara'.

I1 est vrai qu'en prenant le
chemin du désert, la parnassa
de nos ancétres se trouvait
plus qu’hypothéquée, c’est
pourquoi Hachem, afin de pré-
server la Kédoucha de son
peuple, s’en Est Lui-méme oc-
cupé par des miracles dévoilés
(c’est toujours Hachem Qui
pourvoit 4 nos besoins, mais
cela n’est parfois pas percep-
tible).

Le Rambam nous enseigne sur
ce verset, que ce long trajet
que leur fit parcourir Hachem
était un moyen d'éduquer le
peuple, afin qu’il ait une con-
ception parfaite du vrai D.ieu
et ne risque plus de tomber
dans la Avoda zara. Ce détour
avait pour but une formation
morale et spirituelle.

(581) 395 1900 [1'22

Le Rav Dessler Zatsal, nous
fait remarquer que la Torah
veut nous enseigner ici « qu'il
vaut mieux emprunter un long
chemin, traverser mer et dé-
sert, a seule fin de couper der-
riére soi le pont qui permet-
trait d’en venir a fauter. »

Le moyen le plus efficace pour
s'adapter a une vie plus exi-
geante spirituellement, est de
ne pas avoir peur ni du désert
ni de 1'épreuve.

En hébreu I'épreuve/ 101 a
pour racine ©0lmiracle, nous
comprenons de la que dans
chaque épreuve que nous en-
voie Hachem, il y aura la par-
tle que nous devrons surmon-
ter nous-mémes, et la partie
/oimiracle que Hachem prend
en charge afin que nous me-
nions a bien nos efforts et nos
projets.

Bien sGr, Le Créateur du
monde ne nous envoie Ses mi-
racles que si l'on se trouve
dans le bon chemin.

Nous le voyons au travers du
mot /7mmazal (chance). Il est
composé de trois lettres : /n
mem, /1zayine, /Ylamed. Le »n
fait référence au /opnlieu, le 1
au /artemps et le % au /b
langue.

Si nous nous trouvons toujours
dans des lieux convenables, a
des heures normales et que
nous disons ou écoutons de
bonnes paroles, alors Hachem
« organisera » des miracles et
nous enverra du Mazal tov
(bonne destinée).

Nulle épreuve envoyée n’est
insurmontable, c’est un théo-
réme de nos Sages auquel il
faut se cramponner sans cesse
quand tout va mal.

Prions sans cesse, soyons con-
fiants, restons dans le bon de-
rekh et Hachem nous guidera
vers la Guéoula avec l'arrivée
de Machia’h ! Amen.




(581) 395 1900 [1'21

HASEVIVOT - PARACHATH BECHALC'H

PAGE 4

UNE GOUTTE DE LUMIERE POUR ILLUMINER LA JOURNE

HICHTADLOUT : VOILER LE MIRACLE MAIS PLACER
SA CONFIANCE EN HACHEM Mon maitre, le Rav Im-
manouel TOLEDANO, nous a dit que chaque fois qu'on fait
une Hichtadlout (c'est-a-dire un acte concret pour arriver a
un résultat), comme par exemple parler a quelqu'un d’influ-
ent pour obtenir une autorisation des Pouvoirs Publics, il ne
faut pas croire en cette Hichtadlout en pensant que c’est elle
qui va nous tirer d’affaire (on dit, il ne faut pas étre boteakh
dans cette Hichtadlout).

LE RESULTAT DEPEND D’'HACHEM Et encore plus, si
Ton obtient le résultat escompté, il ne faut pas faire dépendre
notre réussite de cette action mais uniquement de la miséri-
corde d'Hachem Qui nous a répondu. Mon ami et compagnon
d’étude, Rabbi Imanouel Mimran, m’a expliqué que lorsqu’'on
fait une Hichtadlout, il suffit qu’elle puisse aboutir d’apres
les lois de la nature, c'est-a-dire qu’elle puisse laisser croire
que c’est grace a elle quon a réussi. L'épreuve est de rester
malgré tout certain que cet effort matériel n'a strictement
rien changé et que c’est uniquement Hachem Qui nous a
conduits au succes.

PLACER SA CONFIANCE EN HACHEM Le Roi David
souligne ce concept en déclarant dans les Téhilims: « Ba-
roukh hagéver acher ylIfta'h Bachem. 'Arour Hagéver acher
yifta'h baadam » - « Béni soit 'Homme qui place sa confiance
en Hachem. Maudit soit 'Homme qui place sa confiance en
Thomme » (en espérant que ce dernier puisse le sortir de
n'importe quelle situation). Voici I'épreuve a laquelle nous
sommes confrontés tout au long de notre vie : voiler le mira-
cle dHachem en faisant comme si ¢’était nous qui faisions les
choses dans le domaine matériel (comme la Parnassa par
exemple), tout en sachant que c’est Hachem Qui a tout fait.
Celui qui se renforce dans ces connaissances de Vérité verra
de grands miracles dans sa vie.

BECHALA’H LA GUERRE CONTRE ‘AMALEK SE JOUE
SUR DEUX FRONTS ‘Amalek a attaqué les enfants d’Israél
sur deux fronts : I'absence de foi et le manque d’étude de la
Tora. La lutte contre ‘Amalek étant toujours d’actualité, il
nous incombe de nous renforcer dans ces deux domaines.
LUTTER CONTRE LE MANQUE DE FOI ‘Amalek s’en est
pris aux retardataires du peuple d’Israél et les a enr6lés dans
son armée. Il s’est attaqué a ceux qui étaient a la traine et
qui, par manque de foi en Hachem, souhaitaient retourner en
Egypte de peur de manquer de nourriture dans le désert.
LUTTER CONTRE LE MANQUE D’ETUDE DE LA TORA
La deuxiéme raison pour laquelle ‘Amalek a attaqué Israél
est le relachement dans I’étude de la Tora. Le Midrach pré-
cise bien que quand la voix de Ya’acov est forte alors les
mains de ’Essav et de nos ennemis n’ont pas de prise sur
nous.

UN DUO INEBRANLABLE Je crois qulen fait ces deux pbles
sont liés par une relation de cause a effet : si un homme est
faible dans 1’étude de la Tora, il sera forcément faible dans la
Foi. En effet, la valeur numérique du mot « ‘Amalek » est la
méme que celle de « Safek » (doute), ce qui indique que le
doute est le terrain propice de ‘Amalek. Or pour tuer le
doute, il faut ancrer en nous la certitude de la véracité de la
Tora; et plus on étudie, plus on tue le doute, et plus notre foi
est inébranlable. Cette équation est simple mais dune vérité
palpable. Aujourd’hui, notre peuple est durement éprouvé
dans tous les domaines. Nous devons nous renforcer dans
I’étude de la Tora et dans la Téfila, pour procurer la paix et
la protection a tous nos fréres.

TOU BICHEVAT - LES BERAKHOT

Cette féte est mentionnée dans la premiére Michna de Roch Ha-
chana qui précise qu’il y a quatre débuts d’année dans le calendri-
er juif, dont celui des nouveaux arbres qui, selon les différents
avis de Beth Hillel ou Beth Chamay, tombe soit le premier ou le
15 Chevat. La Halakha a finalement retenu la date du 15 Chevat
auquel le nom de la féte fait allusion, puisque "Tou" correspond
aux initiales "Tete Vav" qui veulent dire quinze.

FAIRE DES BERAKHOT La coutume sest répandue de faire des
bénédictions sur de nombreux fruits, dont notamment ceux du
pays d'Israél.

Le but est de reconnaitre les bienfaits d’Hachem Qui nous offre
chaque jour des fruits aussi merveilleux. Le Talmud157 nous
enseigne effectivement que celui qui jouit de ce monde-ci, en con-
sommant un aliment sans faire la bénédiction qui lui correspond,
est considéré comme un VOLEUR158. Avant la Brakha, 'homme
n'a pas le droit de consommer les aliments qui appartiennent a
Hachem, mais aprés avoir reconnu dans la bénédiction que D’ est
le Maitre et le Créateur de tous les bienfaits, il est autorisé a en
jouir en toute sérénité. L’ORDRE DES BERAKHOT - Mézonote
: qui englobe tous les aliments a base de céréales tels que les bisli,
les gateaux... °© Boré péri Agéfene : sur le jus de raisin ou le vin.
» Boré Péri Haétz : sur les fruits de 'arbre comme 1'olive, la gre-
nade, la datte ou la figue (attention aux figues qui sont souvent
infestées de tout genre d’asticots, et qu’il est interdit de consom-
mer a moins d’étre expert dans les lois de vérification). * Boré
Péri Haadama sur les légumes et les
157 Berakhot 158 D’ou la chanson d’antan : qui a volé I'orange du
marchand ?

fruits de la terre comme la pomme de terre, la banane ou la pas-
teque... * Chéakol niya bidvaro : qui englobe tout le reste,
comme l'eau, le chocolat, la viande, le poisson, I'ceuf et tous les
produits transformés dont on ne peut reconnaitre I'aspect, tels
que les jus de fruits ou autre... + Hamotsi lé'hem min aharets :
sur le pain. Si, au cours d'un repas, ’homme mange d'autres ali-
ments avec le pain, il sera exempté de toutes les brakhote rela-
tives a4 ce qui accompagnera le pain. Si on mange plus de 56
grammes de pain, il faudra faire Nétilate yadaim avec brakha.
(entre 28 et 56, il faudra faire nétilat sans brakha). Il faudra ce-
pendant faire les brakhote sur les fruits que 1'on mangera a la fin
du repas. Sion a mangé plus de 28 grammes de fruits sans pain,
on fera la bénédiction finale de boré néfashote.Si on a mangé plus
de 28 grammes de mézonote, on fera Al Amékhia. Si plus de 28
grammes des fruits font partis des sept fruits dont le pays d'Israél
est loué dans le passouk (olive, grenade, figue, date, raisin) on
fera 'Al A'éts vé'al Péri A'éts. Si tous les aliments ont été mangés
avec au moins 28 grammes de pain, on fera le Birkat Hamazone.

Il ne nous reste plus qu’a bien vérifier les fruits et les légumes,
car si on mange par mégarde les petits bestiaux qui peuvent s'y
trouver, on transgresse d'un coup sept commandements négatifs
de la Tora, ce qui est beaucoup plus grave que de manger, D' pré-
serve, un grand cochon dinde.

Enfin il ne nous reste plus qu’a prononcer les brakhote de tout
coeur, pour remercier Hachem d’avoir créé un monde plein de
bienfaits et de bénédictions.

Bonnes fétes a tous. Une année douce et fruitée... !!!

I
. 717NN - “qoi' 7nIN” — nnNaN vy *“y 1IN xxr :
o*7vn 117 m1oT ni?yn “201a DN NA” waTAN N '

: Ohelyosefl@gmail.com :7“N1T 0533199720 :70 |




