
 DEGUEL  HAMOUSSAR  DU RAV GUERCHON LIBMANN ZATSA"L  

 AINSI FIT LE RAV 
 

 ד“בס

 

Un homme arriva, un jour, en train à la gare de la ville de Brisk. Ne connaissant 
pas la ville, il s'adressa à un vieux Juif qui passait par là et lui demanda où se 
trouvait l'auberge où il devait descendre. Le vieil homme lui proposa de le con-
duire jusqu’à son auberge, afin d'être sûr que le nouvel arrivant ne se perde pas. 
Mais après quelques pas, le voyageur demanda de l'aide à son guide car ses 
bagages étaient trop lourds. L'homme s'exécuta et porta donc la lourde valise 
pendant tout le long trajet. Soit du fait du poids, soit du fait de son âge, le guide 
semblait avoir du mal à porter du poids, et plusieurs fois, il demanda de s'arrêter 
un peu, et même parfois il demanda au voyageur de porter la valise quelques 
minutes, mais ce dernier répondait alors qu'il était fatigué du voyage et qu'il 
n'avait pas la force de traîner ses bagages. Lorsqu'ils arrivèrent en vue de l'au-
berge, le guide s'arrêta et lui indiqua l'auberge. Le visiteur insista pour que son 
"porteur" finisse le trajet avec lui, mais l'homme s'entêta et refusa catégorique-
ment. Le lendemain matin, le voyageur s'étant remis des fatigues du voyage, 
l'aubergiste lui proposa de le conduire pour recevoir une bénédiction du Rav de 
la ville. En le voyant, il ne put retenir un cri. En effet, le "guide" qui lui avait porté 
sa valise n'était autre que Rabbi 'Haïm de Brisk, le Grand de la génération. En 
effet, celui-ci avait l'habitude de déambuler dans les rues de Brisk, vêtu comme 
un simple Juif, avec ses pensées de Torah en tête. Rabbi 'Haïm lui expliqua alors 
que, effectivement, il aurait dû lui porter sa valise jusqu’à l'auberge, car "celui qui 
commence une Mitsva, on lui dit de la terminer", mais il craignait que l'aubergiste 
ne le reconnaisse et ne réprimande le voyageur. 

HASEVIVOT        
"Ohel Yosef" Novardok Jérusalem 

au nom de la premiere Yechiva de Rabeinou Guerchon Zatsa"l  

Feuillet pour la 
 diffussion du Moussar  

Parô n'a pris le décision 

de libérer les Hébreux que lorsqu'il a été 

persuadé, sans l'ombre d'un doute, de la 

puissance de la Main de D-ieu. Après avoir 

subi les dix plaies, après avoir échappé lui-

même à une mort qui lui semblait cer-

taine parmi les autres premiers-nés 

d’Egypte, Parô fait devant Moché 

Rabbénou la déclaration que Rachi 

rapporte en ces termes (dans la 

Sidra Bo) : Tout se fera comme vous l'avez 

dit et non comme je l'ai dit, moi. J'annule je 

ne laisserai pas partir, j'annule quels 

sont ceux qui iront ; j'cmnule mais vos 

moutons et vos boeufs resteront ici ; 

prenez aussi vos moutons et vos boeufs, et j'accepte 

aussi ce que vous avez dit : Toi-même tu nous 

remettras des offrandes et des holo-

caustes. De son côté, le peuple d'Egypte 

a également exprimé sa défaite totale : 

Allez, partez du milieu de mon peuple... 

allez adorer I'Eternel comme vous avez dit. 

Les Egyptiens firent violence au peuple, en 

se hâtant de le repousser du pays car ils 

disaient : nous périrons tous. 

Nous sommes donc devant 

ce peuple égyptien qui a apparemment 

compris le leçon qui s'impose ; désor-

mais, il croit en la Puissance Divine, 

telle qu’elle s'est manifestée à ses 

yeux, à l'occasion des dix plaies qu'il a 

endurées. Il semble donc qu'il ne soit 

plus nécessaire de manifester des 

marques de cette puissance. 

De plus, les Hébreux abat-

tent l’agneau pascal, animal divinisé par 

les Egyptiens idolâtres, et ce, devant les 

yeux stupéfaits de ces derniers sans provo-

quer la moindre réaction violente de leur 

part. Leur monarque, Parô, affirme : Seul 

D-ieu est juste, moi et mon peuple 

sommes des mécréants. Après tout cela, 

Ce Parô se dira que les enfants d'Israël sont égarés dans ce 
pays, que le désert les emprisonne. Et Je raffermirai le coeur de Parô, et il 
les poursuivra ; puis J'accablerai de Ma puissance Parô avec toute son ar-
mée et les Egyptiens apprendront que Je suis l'Eternel (XIV,3). 

Le chemin le plus sûr 

SUITE A LA PAGE 2   

 (385) 593גליון מספר 

IL VAUT MIEUX NE PAS 
PRENDRE SI ON NE NOUS 

LE DEMANDE PAS… 
Le Midrach sur Chir HaChirim com-
mente sur le verset : "Nous Te 
ferons des chaînons d'or avec des 
paillettes d'argent", que les 
'chaînons d'or' font allusion au bu-
tin ramassé après le passage de la 
mer.  Par contre, les 'paillettes 
d'argent' renvoient au butin de la 
sortie d'Egypte.  Voici que la Torah 
écrit 'Moché fit partir le peuple de 
la mer des Joncs', Rachi com-
mente que le butin pris à la mer 
était bien plus grand que celui 
qu'ils avaient pris en sortant 
d'Egypte, et c'est pour cela que 
Moché dût les forcer à partir. 
A première vue, ce que Hachem dit 
à Moché "parle aux oreilles du 
peuple…" et ils demanderont… la 
femme à l'Egyptienne…" Rachi 
commente que c'était afin qu'Avra-
ham ne puisse dire que Hachem 
n'avait pas réalisé le verset 'et ils 
sortiront avec de grandes ri-
chesses'.  Pourtant, à peine une 
semaine plus tard, ils s'enrichiront 
après le passage de la mer.  Pour-
quoi donc durent-ils sortir d'Egypte 
avec de grandes richesses préci-
sément de cette façon de de-
mander aux Egyptiens des ob-
jets d'argent ? 
Voici que les Enfants d'Israël vi-
rent, pendant la plaie de l'obscu-
rité, les objets d'argent des 
Egyptiens, et ainsi ils purent leur 
demander de les leur prêter.  Ré-
fléchissons à cela : voici qu'ils 
auraient pu prendre tout l'argent 
des Egyptiens pendant la plaie de 
l'obscurité, et c'était même autori-
sé du fait que les Egyptiens leur 
avaient pris toutes leurs richesses.  
Pourquoi donc ne prirent-ils 
rien ? 
En fait, la raison à cela est que 
Moché ne leur avait pas dit de le 
faire !!  Et lorsque l'on ne dit pas 
de prendre, on ne prend pas !  Et 
finalement, ils "empruntèrent" et 
Rachi commente que les Egyptiens 
leur donnèrent plus que ce qu'ils 
demandaient. 
Voici que le prophète Ochéa 
(chapitre 2) il est dit : "qui lui prodi-
guait cet argent et cet or dont on se 
servait en l'honneur du baal".  On 
commente sur ce verset aussi que 
l'argent renvoie au butin de la sor-
tie d'Egypte et l'or au butin de la 
mer, et de l'or ils firent un baal.  Se 
pose la question d’où prirent-ils l'or 
pour la faute 

SHVAT 5786 

SUITE A LA PAGE 2   



 
HASEVIVOT - PARACHATH  BECHALC'H(385) 593גליון מספר   ‏ 

DEGUEL HAMOUSSAR - SUITE  

est-il encore nécessaire que l’Etemel leur dise : J'accablerai 

de Ma puissance Parô et les Egyptiens afin qu'ils ap-

prennent que Je suis TEternel ? 

La Thora nous révèle là un trait de carac-

tère humain dont nous ne sommes pas toujours conscients : 

l’homme reconnaît la Main de D-ieu et admet Sa puissance 

lorsqu'il traverse des périodes de tourmentes, mais, aussitôt 

que la tempête s'est calmée, il retrouve son indifférence et 

oublie l'enseignement des épreuves. La foi en D-ieu acquise 

dans de telles circonstances n'est pas une foi entière, par-

faite. A vrai dire, elle est inexistante. Le but des plaies répé-

tées à dix reprises n’est pas seulement de briser l’orgueil de 

Parô, ni d’aboutir à la libération des Hébreux ; le but essen-

tiel est de forger le caractère des Hébreux, de leur inculquer 

la foi véritable, de les initier à la crainte de D-ieu. Or, 

chaque fois que Parô endurcissait son coeur après avoir en-

duré les tourments de la plaie, la foi des Hébreux s’affaiblis-

sait, bien qu’ils aient été prévenus de la réaction du souve-

rain égyptien. 

La conduite des Egyptiens présente un phé-

nomène analogue. Leur foi est fonction de leur affectivité ; 

l’état d’âme changeant des Egyptiens entraîne des change-

ments dans le comportement des Hébreux. De manière géné-

rale, la conduite de chaque être humain est fortement in-

fluencée par celle de son entourage. Ainsi s’explique la 

grande peur des Hébreux à la vue des Egyptiens lancés à 

leurs trousses jusqu'au rivage de la Mer Rouge. Les enfants 

d'Israël levèrent les yeux, virent les Egyptiens à leur 

poursuite, et ils eurent très peur... Ils dirent à Moche : 

n'y a-t-il pas assez de tombes en Egypte ? Pourquoi 

nous as-tu faits sortir d'Egypte * Est-ce pour que nous 

périssions dans le désert ? Ne t'avions-nous pas fait 

part de notre sentiment préférant l'asservissement en 

Egypte à la mort dans le désert ? C’est le désespoir total ; 

aucun souvenir des miracles vécus en Egypte ! 

L’enseignement est clair : apparemment, un 

homme change de nature, de croyance, de comportement. Ce-

pendant, ceci est superficiel : dans son essence, il demeure le 

même. Ceci était valable tant chez l'Hébreu que chez l’Egyp-

tien. Jette un bâton en l'air, il retombera à terre. Moché ne peut pas 

rappeler les miracles aux enfants d'Israël, ni les exhorter à 

raffermir leur foi en D-ieu, en ce moment de détresse. Mais il 

leur prodigue des encouragements : Attendez, et vous assis-

terez à la délivrance de D-ieu qui sera opérée aujour-

d'hui. Vous reconnaîtrez la vanité de l'orgueil des Egyptiens, 

vous constaterez que leur entêtement est sans valeur ; la 

Grâce de D-ieu se manifestera et sera ressentie dans tout 

l’univers. 

Nous sommes souvent sujets à des change-

ments dans nos états d'âme. Tantôt nous découvrons que nous 

sommes des êtres raffinés, moraux, sages, parfaits. Tantôt, 

nous voyons combien nous sommes faibles, craintifs, corrom-

pus. Nous ne devons pas désespérer de notre personne. A titre 

d'exemple, le veau d'or, que nos ancêtres avaient fait dans le 

désert, avait déjà son origine au moment du don de la Thora. 

Dans le Cantique des Cantiques, il est dit : Tu as capté mon 

coeur, par un de tes regards, littéralement, "par un de tes 

yeux". Cela signifie qu'au moment suprême du don de la Tho-

ra, un seul oeil était attaché à la Grâce Divine ; l'autre oeil 

visait déjà le veau d'or. D’un extrême à l'autre : don de la Tho-

ra d'une part, veau d'or d'autre part, au même instant, chez le 

même homme. Il a fallu quarante années d’éducation dans le 

désert pour que nos ancêtres étudient et se détachent graduel-

lement des cinquante degrés d'impureté de l’Egypte pour mé-

riter l'entrée en terre d’Israël. En Terre Sainte, ils doivent 

aspirer à atteindre cinquante degrés de pureté, de sagesse. 

Accéder à l’état de sagesse nécessite des 

efforts laborieux, de la patience, de l’endurance, et surtout, le 

souci de ne pas tomber dans le désespoir. Quand on veut at-

teindre la perfection spirituelle, on ne doit pas craindre les 

chutes. Il faut surmonter les épreuves, garder l'espoir, l'opti-

misme et l’assurance que dans le domaine spirituel, la bonne 

volonté est toujours victorieuse ; le désespoir n’y a pas de 

place. 

  pensees de moussar 

-"Qui mérite un miracle ? 

Celui qui est capable d'en 

apprendre une leçon"  

(Rav Dessler) 

-"L'homme ne doit pas regretter 

les situations difficiles, du fait du 

grand mérite qui y est attaché 

grâce à la confiance en D."  

(Rav Avraham Yaffen) 

PAGE  2 

-"Chaque génération reçoit sa part d'aide divine pour 
accomplir de grandes choses. Si les personnes fortes 
et intelligentes la prennent, tant mieux, et sinon Ha-
chem la donne à ceux qui se sacrifient pour la gloire 

du Ciel et l'honneur de la Torah" 
 (Saba de Novardok) 

Bank name: Marcantil Discount Bank LTD 

Branch name: SANHEDRIA 736 

Bic cod: BARDILITXXX 

IBAN : IL760177360000069097722     -    ₪  

IBAN: IL70 0177 3600 0007 1006 984     -   € 
Name: Kibutz avrechim- Ohel Yosef- Novhar-

dok 
ACC : 87162 

du veau d'or ?  Et comment l'or avait-il la possibilité de devenir 
une idole ?  Le 'Hatam Sofer explique que le veau d'or, ils le firent 
à partir "de l'or" c'est-à-dire du butin de la mer.  La raison à cela 
est que le butin de la sortie d'Egypte,  Moché leur avait dit de le 
prendre ; par contre, ils ne reçurent pas l'ordre de s'emparer du 
butin de la mer.  Et d'un butin que l'on prend sans en avoir été 
ordonné peut sortir un veau d'or ! 
Am Israël apprit que s'il leur revient de recevoir les objets d'ar-
gent des Egyptiens, si l'on ne prend pas, cela arrive quand 
même.  Et c'est pour cela, que Hachem choisit de les enrichir de 
cette façon d'une véritable richesse, pour faire comprendre que 
l'argent qui revient à l'homme lui arrivera, s'il ne le prend pas lors-
que l'on ne lui dit pas de le prendre…  et également, les Enfants 
d'Israël apprirent que de l'argent que l'on prend sans en avoir 
été ordonné, il en sort une idole. 
Réfléchissons bien à cela et comprenons les vrais rapports à 
l'argent et la façon de le prendre,   
 

    HASEVIVOT  

SOUTENIR LA TORAH 
Nous lançons un appel à toutes les personnes   

  bienveillantes, généreuses, 

et dont l'esprit leur fait aspirer à porter l'Arche de 

Hachem,  

afin qu'ils soutiennent par leurs dons le 

Beith Hamidrach pour l'étude de la Torah 

"KIBOUTZ AVREKHIM – OHEL YOSSEF" 
Dont les Avrekhim sont plongés dans l'étude de la 

 Torah en profondeur, et ce avec assiduité,  tout en 

s'investissant dans l'étude du Moussar, 

selon la voie tracée par les Grands de ce monde 

et à leur tête le Saba de Novardok zatsal, 

et son fidèle disciple Rabbénou Guershon   

   Liebman zatsal 
Il est possible de mériter de soutenir 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une journée : 100  

Chekels 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500 

Chekelsle mérite de l'étude d'un Avrekh pour un mois : 

2.000 Chekels 

Il est possible de transmettre les dons à l'adresse  

mentionnée ci-dessous : 

Pour un don sécurisé : cliquez ici 
Avec la bénédiction de la Torah 

https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158


PAGE 3 HASEVIVOT - PARACHATH  BECHALC'H(385) 593גליון מספר   ‏ 

 Se conjuguer à tous les temps   /     Le rabbin  Mordékhaï BISMUTH 

BéchalC'h 

Le chemin le plus sûr 

« OR, LORSQUE PHARAON EUT 

LAISSÉ PARTIR LE PEUPLE, HA-

CHEM NE LES DIRIGEA POINT PAR 

LE PAYS DES PÉLICHTIMES, LE-

QUEL ÉTAIT PROCHE, PARCE QUE 

HACHEM DISAIT : "LE PEUPLE 

POURRAIT SE RAVISER À LA VUE 

DE LA GUERRE ET RETOURNER EN 

ÉGYPTE." » CHÉMOT (13 ; 17) 

 

Les Bnei Israël viennent de sor-

tir d'Égypte. Ils ont surmonté 

déjà de nombreuses épreuves. Ils 

doivent à présent se diriger vers 

la Terre Promise : Israël. Pour-

tant Hachem décide de rallonger 

leur itinéraire. En effet, le che-

min le plus court, la ligne droite, 

passe par le pays des Pélich-

times, mais Hachem les fait s’en 

détourner, et se diriger vers le 

désert. 

Pourquoi ? Hachem avait-Il 

« peur » de la guerre ? En effet, 

en rencontrant ce peuple, la 

guerre aurait été inévitable. 

Mais Hachem avait infligé les 

dix plaies aux égyptiens, il avait 

écrasé l'Égypte et enlevé le 

peuple d'Israël à Pharaon. 

Pourquoi alors avoir eu peur de 

cette nation ? D'un souffle Il au-

rait pu l’anéantir... 

Oui mais Hachem leur fit faire 

un détour parce que cette 

guerre, ils l'auraient perdue... 

Nous ne parlons pas d'une 

guerre physique mais morale. 

En effet, les Pélichtimes prati-

quaient la Avoda zara et donc la 

Touma y était très forte. C'était 

une société similaire à l'Égypte. 

C’est pourquoi Hachem dit : "Le 

peuple pourrait se raviser à la 

vue de la guerre et retourner en 

Égypte.", Il entendait par là que 

le peuple était trop faible, sor-

tant tout juste de 210 ans d’im-

mersion dans la Touma, s’y re-

plonger si tôt risquait de les 

faire chuter psychologique-

ment, et revenir à une vie de 

mensonges et de péchés. 

Hachem a donc choisi de les 

faire emprunter un chemin dif-

ficile, le désert, où il n'y avait 

rien à manger ni à boire, nulle 

part où se divertir... 

Il a choisi de dévier les lois de 

la nature et d’accomplir 

d’incessants miracles durant 

leur traversée : les colonnes de 

nuée le jour et de feu la nuit, 

ouvrir la mer, faire tomber la 

manne du ciel, faire jaillir 

l'eau du rocher... afin de proté-

ger le peuple de l'assimilation. 

A propos de cet enseignement, 

nous pouvons élargir le sujet 

grâce au ‘Hafets ‘Haïm qui 

nous met en garde contre une 

épreuve à laquelle tout un cha-

cun risque de se trouver con-

fronté au cours de sa vie : 

Si nous avons des choix à faire, 

par exemple entre une bonne 

parnassa qui mettra en danger 

notre Judaïsme, et une moins 

bonne ne comportant pas de 

danger, il faut se protéger et 

ne pas vendre sa Néchama 

pour si peu au Yetser Hara'. 

Il est vrai qu'en prenant le 

chemin du désert, la parnassa 

de nos ancêtres se trouvait 

plus qu’hypothéquée, c’est 

pourquoi Hachem, afin de pré-

server la Kédoucha de son 

peuple, s’en Est Lui-même oc-

cupé par des miracles dévoilés 

(c’est toujours Hachem Qui 

pourvoit à nos besoins, mais 

cela n’est parfois pas percep-

tible). 

Le Rambam nous enseigne sur 

ce verset, que ce long trajet 

que leur fit parcourir Hachem 

était un moyen d'éduquer le 

peuple, afin qu’il ait une con-

ception parfaite du vrai D.ieu 

et ne risque plus de tomber 

dans la Avoda zara. Ce détour 

avait pour but une formation 

morale et spirituelle. 

 Le Rav Dessler Zatsal, nous 

fait remarquer que la Torah 

veut nous enseigner ici « qu'il 

vaut mieux emprunter un long 

chemin, traverser mer et dé-

sert, à seule fin de couper der-

rière soi le pont qui permet-

trait d’en venir à fauter. » 

Le moyen le plus efficace pour 

s'adapter à une vie plus exi-

geante spirituellement, est de 

ne pas avoir peur ni du désert 

ni de l'épreuve. 

En hébreu l'épreuve/ נסיון  a 

pour racine נס /miracle, nous 

comprenons de là que dans 

chaque épreuve que nous en-

voie Hachem, il y aura la par-

tie que nous devrons surmon-

ter nous-mêmes, et la partie 

/נס miracle que Hachem prend 

en charge afin que nous me-

nions à bien nos efforts et nos 

projets. 

Bien sûr, Le Créateur du 

monde ne nous envoie Ses mi-

racles que si l'on se trouve 

dans le bon chemin. 

Nous le voyons au travers du 

mot מזל/ mazal (chance). Il est 

composé de trois lettres : מ/

mèm, ז/ zayine, ל/ lamed. Le מ 

fait référence au מקום/ lieu, le ז  

au זמן/ temps et le ל  au לשון/

langue. 

Si nous nous trouvons toujours 

dans des lieux convenables, à 

des heures normales et que 

nous disons ou écoutons de 

bonnes paroles, alors Hachem 

« organisera » des miracles et 

nous enverra du Mazal tov 

(bonne destinée). 

Nulle épreuve envoyée n’est 

insurmontable, c’est un théo-

rème de nos Sages auquel il 

faut se cramponner sans cesse 

quand tout va mal. 

Prions sans cesse, soyons con-

fiants, restons dans le bon de-

rekh et Hachem nous guidera 

vers la Guéoula avec l'arrivée 

de Machia’h ! Amen.  



PAGE 4 

 UNE GOUTTE DE LUMIÈRE POUR ILLUMINER LA JOURNÉE   /     Par le rabbi     Yankel ABERGEL 

HASEVIVOT - PARACHATH  BECHALC'H(385) 593גליון מספר   ‏ 

HICHTADLOUT : VOILER LE MIRACLE MAIS PLACER 

SA CONFIANCE EN HACHEM Mon maître, le Rav Im-

manouel TOLEDANO, nous a dit que chaque fois qu’on fait 

une Hichtadlout (c'est-à-dire un acte concret pour arriver à 

un résultat), comme par exemple parler à quelqu’un d’influ-

ent pour obtenir une autorisation des Pouvoirs Publics, il ne 

faut pas croire en cette Hichtadlout en pensant que c’est elle 

qui va nous tirer d’affaire (on dit, il ne faut pas être boteakh 

dans cette Hichtadlout). 

 LE RÉSULTAT DÉPEND D’HACHEM Et encore plus, si 

l’on obtient le résultat escompté, il ne faut pas faire dépendre 

notre réussite de cette action mais uniquement de la miséri-

corde d’Hachem Qui nous a répondu. Mon ami et compagnon 

d’étude, Rabbi Imanouel Mimran, m’a expliqué que lorsqu’on 

fait une Hichtadlout, il suffit qu’elle puisse aboutir d’après 

les lois de la nature, c'est-à-dire qu’elle puisse laisser croire 

que c’est grâce à elle qu’on a réussi. L'épreuve est de rester 

malgré tout certain que cet effort matériel n'a strictement 

rien changé et que c’est uniquement Hachem Qui nous a 

conduits au succès.  

PLACER SA CONFIANCE EN HACHEM Le Roi David 

souligne ce concept en déclarant dans les Téhilims: « Ba-

roukh hagéver acher yIfta'h Bachem. 'Arour Hagéver acher 

yifta'h baadam » - « Béni soit l’Homme qui place sa confiance 

en Hachem. Maudit soit l’Homme qui place sa confiance en 

l’homme » (en espérant que ce dernier puisse le sortir de 

n’importe quelle situation). Voici l’épreuve à laquelle nous 

sommes confrontés tout au long de notre vie : voiler le mira-

cle d’Hachem en faisant comme si c’était nous qui faisions les 

choses dans le domaine matériel (comme la Parnassa par 

exemple), tout en sachant que c’est Hachem Qui a tout fait. 

Celui qui se renforce dans ces connaissances de Vérité verra 

de grands miracles dans sa vie. 

BECHALA’H LA GUERRE CONTRE ‘AMALEK SE JOUE 

SUR DEUX FRONTS ‘Amalek a attaqué les enfants d’Israël 

sur deux fronts : l’absence de foi et le manque d’étude de la 

Tora. La lutte contre ‘Amalek étant toujours d’actualité, il 

nous incombe de nous renforcer dans ces deux domaines.  

LUTTER CONTRE LE MANQUE DE FOI ‘Amalek s’en est 

pris aux retardataires du peuple d’Israël et les a enrôlés dans 

son armée. Il s’est attaqué à ceux qui étaient à la traîne et 

qui, par manque de foi en Hachem, souhaitaient retourner en 

Egypte de peur de manquer de nourriture dans le désert. 

 LUTTER CONTRE LE MANQUE D’ÉTUDE DE LA TORA 

La deuxième raison pour laquelle ‘Amalek a attaqué Israël 

est le relâchement dans l’étude de la Tora. Le Midrach pré-

cise bien que quand la voix de Ya’acov est forte alors les 

mains de ’Essav et de nos ennemis n’ont pas de prise sur 

nous.  

UN DUO INÉBRANLABLE Je crois qu’en fait ces deux pôles 

sont liés par une relation de cause à effet : si un homme est 

faible dans l’étude de la Tora, il sera forcément faible dans la 

Foi. En effet, la valeur numérique du mot « ‘Amalek » est la 

même que celle de « Safek » (doute), ce qui indique que le 

doute est le terrain propice de ‘Amalek. Or pour tuer le 

doute, il faut ancrer en nous la certitude de la véracité de la 

Tora; et plus on étudie, plus on tue le doute, et plus notre foi 

est inébranlable. Cette équation est simple mais d’une vérité 

palpable. Aujourd’hui, notre peuple est durement éprouvé 

dans tous les domaines. Nous devons nous renforcer dans 

l’étude de la Tora et dans la Téfila, pour procurer la paix et 

la protection à tous nos frères.  

 

 נובהרדוק -“ אוהל יוסף” –י קיבוץ אברכים “יוצא לאור ע

 ירושלים 111מעלות דפנה “ בית מרים גיטל”בית המדרש 

 Ohelyosef1‏@gmail.comל: “דוא 0299933350טל: 

TOU BICHEVAT – LES BÉRAKHOT    

Cette fête est mentionnée dans la première Michna de Roch Ha-

chana qui précise qu’il y a quatre débuts d’année dans le calendri-

er juif, dont celui des nouveaux arbres qui, selon les différents 

avis de Beth Hillel ou Beth Chamay, tombe soit le premier ou le 

15 Chevat.  La Halakha a finalement retenu la date du 15 Chevat 

auquel le nom de la fête fait allusion, puisque "Tou" correspond 

aux initiales "Tète Vav" qui veulent dire quinze.     

FAIRE DES BÉRAKHOT La coutume s’est répandue de faire des 

bénédictions sur de nombreux fruits, dont  notamment ceux du 

pays d'Israël.    

Le but est de reconnaître les bienfaits d’Hachem Qui nous offre 

chaque jour des fruits aussi merveilleux.   Le Talmud157 nous 

enseigne effectivement que celui qui jouit de ce monde-ci, en con-

sommant un aliment sans faire la bénédiction qui lui correspond, 

est considéré comme un VOLEUR158.   Avant la Brakha, l'homme 

n'a pas le droit de consommer les aliments qui appartiennent à 

Hachem, mais après avoir reconnu dans la bénédiction que D’ est 

le Maître et le Créateur de tous les bienfaits, il est autorisé à en 

jouir en toute sérénité.    L’ORDRE DES BÉRAKHOT • Mézonote 

: qui englobe tous les aliments à base de céréales tels que les bisli, 

les gâteaux…  • Boré péri Agéfène : sur le jus de raisin ou le vin.  

• Boré Péri Haétz : sur les fruits de l’arbre comme l’olive, la gre-

nade, la datte ou la figue (attention aux figues qui sont souvent 

infestées de tout genre d’asticots, et qu’il est interdit de consom-

mer à moins d’être expert dans les lois de vérification).  • Boré 

P é r i  H a a d a m a  :  s u r  l e s  l é g u m e s  e t  l e s                                                             

157 Berakhot 158 D’où la chanson d’antan : qui a volé l’orange du 

marchand ?  

fruits de la terre comme la pomme de terre, la banane ou la pas-

tèque…   • Chéakol niya bidvaro : qui englobe tout le reste, 

comme l'eau, le  chocolat, la viande, le poisson, l'œuf et tous les 

produits transformés dont on ne peut reconnaître l’aspect, tels 

que les jus de fruits ou autre…   • Hamotsi lé'hem min aharets : 

sur le pain. Si, au cours d'un repas, l’homme mange d'autres ali-

ments avec le pain, il sera exempté de toutes les brakhote rela-

tives à ce qui accompagnera le pain. Si on mange plus de 56 

grammes de pain, il faudra faire Nétilate yadaïm avec brakha. 

(entre 28 et 56, il faudra faire nétilat sans brakha). Il faudra ce-

pendant faire les  brakhote sur les fruits que l'on mangera à la fin 

du repas.   Si on a mangé plus de 28 grammes de fruits sans pain, 

on fera la bénédiction finale de boré néfashote.Si on a mangé plus 

de 28 grammes de mézonote, on fera Al Amékhia. Si plus de 28 

grammes des fruits font partis des sept fruits dont le pays d'Israël 

est loué dans le passouk  (olive, grenade, figue, date, raisin) on 

fera 'Al A'èts vé'al Péri A'èts. Si tous les aliments ont été mangés 

avec au moins 28 grammes de pain, on fera le Birkat Hamazone.    

Il ne nous reste plus qu’à bien vérifier les fruits et les légumes, 

car si on mange par mégarde les petits bestiaux qui peuvent s'y 

trouver, on transgresse d'un coup sept commandements négatifs 

de la Tora, ce qui est beaucoup plus grave que de manger, D' pré-

serve, un grand cochon dinde.   

Enfin il ne nous reste plus qu’à prononcer les brakhote de tout 

cœur, pour remercier Hachem d’avoir créé un monde plein de 

bienfaits et de bénédictions.    

Bonnes fêtes à tous. Une année douce et fruitée… !!!  


