ﬂ"ﬁ}’:N 3777}7

9791 P55 MTPAN 7 IR

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

@

Le secret des Téfilines

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J «POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL »  \_
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV [SRAEL BEN RACHEL »

VOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE OU DANS
LES COMMERCES DE YOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER PAR E-MAIL A YOS AMIS,
EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE! r

POUR SABONNER ET LE RECEVOIR PAR EMAIL: FRANCAIS@TORASAVIGDOR.ORG
POUR LES SPONSORISATIONS OU TOUTES AUTRES DEMANDES D'INFORMATIONS:
TAEUROPE®DTORASAVIGDOR.ORG




N3 NWI5

AVEC

R AVIGDORMILLER 7T"L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Le secret des Téfilines

Table des matiéres
Premiére partie : Fils de Hachem
Deuxiéme partie : Eléves de Hachem
Troisiéme partie : Penser a Hachem

Qui nous a fait sortir ?

Lorsque la Hagada de Pessa’h décrit les événements de la paracha
de cette semaine, la sortie d'Egypte des Bné Israél et le moment ot ils
ont retrouvé la liberté, on y découvre un commentaire apparemment
étrange. Nous trouvons le verset : O¥mnn T 1RYP - Hachem nous fit
sortir de UEgypte (Devarim 26:8) suivi par : W *1 5y 891 78910 ™ Yy XY
- Cela ne s'est pas fait a laide d’'un ange messager, iNXYa 1“apn KIR -
mais c’était Hachem Lui-méme.

En réalité, cela ne figure pas uniquement dans la Hagada ; cest
une Mékhilta (Messikhta Misha 13:4) : D™¥n yI8a 1132 93 a0 ‘M -
Lorsqu'il est dit que Hachem frappa tous les premiers-nés, *1? 9y "X yniwi
oW 1 9P iR I8N - je pense qu'il s'agit peut-étre d’'un ange ou d'un autre
messager, TPOW *1 Sy 891 IR0 *1 Yy XY 1132 93 mranr i 1R - de ce
fait, ces mots supplémentaires figurent : “Je frapperai tous les premiers-
nés, pour tenseigner que ce n'était pas un ange messager.” Cest Hachem

2 Torat Avigdor : Paracha Bo



Lui-méme qui détruisit le premier-né égyptien et fit sortir les enfants
d'Israél d’Egypte.

Or, il est écrit clairement dans les versets que ce soir-1a, Hachem
agissait par le biais d'un chalia’h, un messager. Hachem Lui-méme dit :
“Si vous placez le sang du korban Pessah sur le linteau de la porte et sur
les mézouzot, alors : f332 OIN2 IR Ri1Y rPownd 7 ®91 -1l ne permettra
pas au destructeur dentrer dans vos maisons pour vous frapper (ibid.
22:23). Nous constatons qu’il y avait bel et bien un ange destructeur en
liberté cette nuit-1a, un ange en action.

Toutes sortes d'anges

Hachem nous a fait sortir d’Egypte par des miracles et d’autres
phénomenes, comme le sang, les poux, la gréle. Plus tard, les eaux du
Yam Souf, la mer des joncs, entre autres, y contribuerent aussi.

La plaie des premiers-nés a suivi le méme schéma : l'ange
destructeur a été un envoyé de Hachem. Un événement se produisit :
ou leur cceur cessa de battre ou leur systeme nerveux seffondra. Une
cause matérielle, un intermédiaire, a entrainé une défaillance du cceur.

En réalité, cela ne fait aucune différence, car lorsque la mission
est menée a bien par des anges messagers, cest encore : 171273 2P
ny¥p. N'est-Il pas responsable de tout dans 'univers ? Et s'Il opere par
le biais d'un messager, de circonstances intermédiaires, c'est toujours
Lui a I'ceuvre. Cest le B-A BA pour comprendre le monde.

En route pour l'aventure

C'est donc une question. Comment interpréter l'idée quau milieu
de la nuit, on nous a sortis d'Egypte et que cétait un cas différent, que
Hachem Lui-méme a agi ? Cest toujours Hachem.

Cela ne signifie pas qu'll a agi sans 'aide d'un intermédiaire. C'était
un ange ! Mais : 7292 9890 *1 9y K9 - ce n'était pas uniquement l'ange.
Le messager n'a pas agi seul, car ce soir-la, la Chékhina I'accompagna.
En- dautres termes, Hachem a ceuvré, pas uniquement par le biais
d'intermédiaires, mais Lui-méme, pour ainsi dire, s'est déplacé.

Mais méme cela n'est pas suffisant. Car que signifie : “Il les a
accompagnés™ Les a-t-Il accompagnés simplement pour le plaisir ?
Non : Hachem avait un intérét particulier dans les événements de ce

Torat Avigdor : Paracha Bo 3



soir-la. Hachem avait un intérét particulier a faire sortir les enfants
d'Israél d’Egypte.

L'intérét du Chef
Imaginons que le fils du chef de la police a été kidnappé et est en
danger.

Lorsqu'un enfant est kidnappé, la police est sur le qui-vive. Tous
les policiers sont en alerte et des barrages routiers sont érigés partout.
Ils sont a la recherche d’'une certaine personne ou d’'un certain modele
de voiture qui est soupgconné d'étre impliqué. Plusieurs détectives se
mettent au travail et des investigations sont menées. Et le chef de la
police dirige toutes les opérations. A cet effet, il peut rester toute la
nuit dans le batiment du commissariat pour élaborer une stratégie. Il
connait exactement 'emplacement et l'activité de chaque véhicule de
police, de chaque policier et de chaque détective.

Mais si cest son propre fils qui est kidnappé, cest une autre
histoire. Il est bien plus intéressé. Et il est actif. Il ne se contente pas
d’envoyer des détectives. 1l circule lui-méme dans les rues. Il ne dort
pas. Il circule dans la voiture de patrouille a chaque garde. Il est présent,
car il s'agit de son propre fils et rien ne lui tient plus a cceur ; en effet, il
aime son fils par-dessus tout.

Ainsi, Hachem affirme que c'était : 1292 89 *1 Yy X9. “Je ne me
contente pas denvoyer Mes intermédiaires pour cette mission, car c’est
Mon fils qui doit étre libéré. Méme s'il s'agit uniquement de montrer
quiil est le plus proche de Moi, celui que Jaffectionne le plus, Je vais
personnellement me mettre en route”

Le théme de la rédemption

Tel a été le théeme de la sortie d'Egypte, qui n'est pas simplement
un moment dans I'histoire ot nos ancétres ont été libérés de 'esclavage.
On passe a cOté du point essentiel. Ils auraient pu étre sauvés de
l'esclavage sans passer par des moyens spectaculaires ; il n'était pas
nécessaire d'envoyer des plaies sur I'Egypte. Ils auraient pu sortir de
maniere plus simple.

Pharaon aurait pu déclarer : “Regardez ces pauvres hommes.
Cétaient autrefois de bons amis. Leur frere Yossef a été un bienfaiteur
de I'Egypte et ils n'ont demandé qu'un asile. Nous les avons maltraités et

4 Torat Avigdor : Paracha Bo



le moment est donc venu de les laisser partir” Pharaon n‘aurait peut-
étre pas pris cette initiative, mais Hachem aurait pu influer sur son
ceeur. OWi 12 791 29 - Lesprit d’un roi est dans les mains de Hachem, 5y
1™ yar WK 53 - 11 le dirige partout ou Il veut (Michlé 21:1). Il aurait pu
induire Pharaon a changer d’avis et ils auraient été libérés facilement.

Mais cela naurait pas pu se dérouler de cette facon, car tout le
spectacle de la sortie d’Egypte ne consistait pas a libérer les Bné Israél.
Tout a été orchestré dans le but de démontrer que ¥1W 1132 73; le Juif
est I'élu de Hachem. C'est l'objectif ultime de tous les événements.

Et quel est le sens de cette élection ? Nous a-t-Il choisis
uniquement pour recevoir la Torah et pour Le servir, etc. ? Non, ce n'est
encore rien. 9X7i? *1i32 712 indique qu'll pense & nous, que Son esprit
est focalisé uniquement sur nous. IR NINBWH Y31 AYT DINR 771 - Je
ne connaissais que vous parmi toutes les familles de la terre (Amos 3:2).

L'esprit infini

Que signifie : “Je vous connais” ? Hachem ne connait-Il pas tous
les étres vivants ? Il connait chaque oiseau, chaque brin d’herbe et
chaque microorganisme. Il sait ce qui se passe sur Mars et sur des
galaxies éloignées. Si un coléoptere bat de laile dans la jungle
d’Amazonie, Il est au courant. Son Esprit est infini et il englobe tous les
faits de 'univers. Tout ce qui se produit dans l'univers, au présent, au
passé et au futur, est inclus dans l'intelligence de I'Esprit infini. Il sait
tout.

Alors, quelle est la portée de cette phrase : “Cest ce peuple que Je
connais ?” C'est sur ce peuple que Mon intérét et Mon amour sont
focalisés. Je connais les faits et gestes des Américains, des Esquimaux
et des tribus du Congo, absolument ; mais Mon attention est focalisée
ici, sur un modeste foyer a Boro Park, Flatbush ou dans tout autre lieu
ou vit une population religieuse.

Clest le sens de la sortie d’Egypte. “Je ne m'intéresse qua vous.
Vous étes Mon seul intérét dans l'univers. Cest pourquoi Jai créé tous
les phénomenes, toutes les plaies et les merveilles, pour démontrer ce
point unique” Le prophéte Hochéa Taffirme : 11anR1 SR qp) 22" -
Lorsque le peuple juif était jeune, en d'autres termes, lorsqu’ils étaient
une jeune nation, Je les aimais, 729 MR OXEM - et d’Egypte, jai

Torat Avigdor : Paracha Bo B)



convoqué Mon fils” Tel était le but : nous faire savoir qull s'intéresse
beaucoup a nous, comme un pere pour son fils.

En bref, c’est le pivot autour duquel tout évolue. Tout le reste est
un commentaire de ces termes. Toutes les plaies, la sortie dEgypte et
I'ouverture de la Mer des joncs, tout le reste de l'histoire est un
commentaire de ces trois mots. Cest le sens de ces mots : T8I *7? Sy KD
in¥y: 11232 n“apn KO YW 7 Sy RS, Désormais, a compter
d’aujourd’hui et pour toujours, Je vous suis, car vous suscitez Mon
intérét. C'est le sujet de la sortie d'Egypte, de %7 1133 73.

Avaler la pilule

Est-ce une capsule amere a avaler pour vous ? Avalez-la
néanmoins, car c'est I'un des enseignements capitaux de la Torah.

De ce fait, ce sujet doit étre étudié. Car se contenter d'énoncer ces
paroles que nous sommes Ses fils élus est superficiel. Méme affirmer
qull sintéresse surtout a nous, quIl nous aime plus que tout, est vrai,
absolument, mais qu'est-ce que cela implique pour nous ? Devons-nous
nous taper sur l'épaule et garder la téte haute ? Non. Nous devons
comprendre la portée de ce statut de fils.

Un fils, un éléve

Sur le verset : 77325 ORI - vous devez enseigner la Torah a vos fils,
le Sifri (6:7) dit : 77 1OR P12 - les fils mentionnés ici sont tes
disciples. Ce verset nous enseigne que c'est une mitsva d’enseigner la
Torah aux autres. Si vous en €tes capables, fondez une yéchiva. Sinon,
vous pouvez réunir des hommes et leur prodiguer un enseignement. Et
si vous étes peu capable, enseignez au moins la Torah a vos propres fils.
Tout ceci est inclus dans l'injonction d'enseigner la Torah a vos fils.

Enfants a naitre

Car quest-ce qui fait de quelquun un fils ? Le fait de l'avoir
engendré et mis au monde ? Non ; c'est le fait de lui avoir dispensé un
enseignement. Car vous avez le devoir de former les autres. Le terme 12
est issu du mot 773, un batiment ; le fait quil soit votre enfant vous

6 Torat Avigdor : Paracha Bo



donne une obligation plus importante. Un enfant est une construction
et notre role est de construire des enfants en leur dispensant un
enseignement. Cest de cette fagcon que les enfants sont créés.

Bien entendu, avoir un enfant est la premiere étape. C'est aussi
une construction, car un enfant hérite de ses parents son corps et
certaines caractéristiques physiques et mentales. Les deux parents
mettent en commun leurs diverses caractéristiques, qui sont
transmises a leurs enfants. Ils créent leur enfant sur le plan physique.

Et cest un début tres important. Sans corps, impossible de
commencer. Lexistence constitue un grand cadeau, et cest pourquoi un
fils doit étre éternellement reconnaissant envers ses parents. Méme s'ils
ont donné naissance a un enfant et ne l'ont plus jamais revu, il doit étre
reconnaissant a leur égard pour la vie physique qu’ils lui ont accordée.

Une renaissance

Mais ce n'est que le début. Car les parents ont une obligation
particuliere : introduire dans l'esprit de leurs enfants une série d’'idées
et d'idéaux. C'est la relation authentique entre un pere et son fils, un
parent et son enfant. C'est le sens de ces termes de la Torah : ORIWw1
7225 - faites de lui un éléve. Vous avez un nouveau role : le recréer en
lui octroyant un esprit, en faisant de lui un disciple.

Vous avez l'obligation de lui enseigner la Torah. Vous devez lui
transmettre des idées et des idéaux et lui inculquer une perspective sur
le monde. Prenons une mere assise devant la fenétre avec sa fille,
‘Hanna : il pleut dehors, elle se remémore cette obligation et elle
continue a créer son enfant : “Regarde ‘Hanna, il pleut dehors. N'est-ce
pas amusant ?” ‘Hanna n’a pas encore développé une attitude négative a
I'égard de la pluie. Donc elle répond : “Oui, c'est amusant.”

“Regarde cette belle pluie qui tombe”, dit la maman. “Hachem nous
fait descendre toute la nourriture que nous consommons. Ce sont des
pommes et des cerises qui descendent du ciel. La pluie fait tomber tous
ces aliments délicieux pour nous” Sa mere est encore sa source de
sagesse, donc elle est d'accord avec elle. Cette mere avisée a recréé son
enfant, car pour le restant de sa vie, la pluie sera synonyme de
nourriture et de divertissement.

Avoir un enfant, c'est le construire. Vous devez l'initier a I'existence

de Hachem et a toutes les idées fondamentales liées au service divin.

Torat Avigdor : Paracha Bo 7



Enseignez-lui a vivre avec Hachem et avec son prochain. Il vous
appartient d'introduire dans son esprit toute une série d’'idées.

L'esprit supérieur a la matiére

De ce fait, celui qui crée en son enfant une série didéaux est un
parent authentique. Car qu'est-ce qui a le plus d'importance, I'esprit ou
le corps ? Lesprit. De nombreuses personnes, qui possedent un corps,
doivent néanmoins étre enfermées dans un asile. C'est l'esprit qui fait
'homme.

C'est pourquoi, lorsqu'on se rend dans une agence pour 'emploi, le
directeur du personnel ne vous fait pas monter sur une balance.
Personne ne paie au poids, ce n'est pas important en termes d’emploi.
Voici les questions essentielles quon vous pose : avez-vous de
I'expérience ? Des capacités ? Dubon sens ? Avez-vous des connaissances
et une formation ? Cest I'esprit qui vous confére de la valeur.

En conséquence, lorsque vous créez un enfant physique, méme si
vous avez instillé beaucoup de koa’h, de force, en lui - réchit oni, vos
meilleures forces ; lorsqu'un enfant nait, il représente la force de son
pére et de sa mere. Vous lui avez donné des vitamines,une variété
d’aliments et il est devenu grand et en bonne santé. Tres bien ! Mais
votre role ne sarréte pas la. Un grand garcon ou une grande fille en
bonne santé est un échec si vous n'avez pas introduit dans son esprit ce
qui fait de lui votre véritable enfant. TR 19K 77225 oMW1 —ce sont les
véritables enfants.

Parents adoptifs

De ce fait, il est possible détre parent de nombreux individus,
méme si physiquement, vous ne les avez pas engendrés. Si vous parlez
a des personnes et que vous modifiez une partie de leurs idées, vous en
faites un enfant, vous les construisez, M3, et vous devenez en réalité
leur pere. Lorsque javais sept ans, je marchais dans la rue avec un
parent éloigné, qui venait tout juste d'arriver d’Europe. Je l'entendis
remarquer : “ai aper¢u un homme sortir de la synagogue de notre
petite ville, apres Maariv, et en frottant ses mains I'une contre l'autre, il
sest exclamé : “Ma priere de Maariv a été un vrai plaisir I”

"

“Ca, cest le plaisir dans ce monde, me dit-il. Faire une belle priere

8 Torat Avigdor : Paracha Bo



Je ne l'oublierai jamais. Il a construit mon esprit par ses paroles. Il
a fait de moi son fils.

Enfants spirituels

Ce n'est pas une parabole. S'il s'avere que vous n'avez pas d’enfants,
ne soyez pas découragés. De nombreux enfants sont disponibles dans
ce monde. Si vous enseignez a dautres personnes, ils deviennent
vraiment vos enfants. Et ils deviennent parfois vos enfants, méme plus
que leurs parents biologiques. Cest une loi. La Guémara, dans Baba
Meétsia (33a), dit : 137 N72R 2R NTAR - Imaginons que le cheval de votre
pere s’enfuit de I'étable et court dans une direction. Au méme moment,
le cheval de votre Maitre s’enfuit de I'étable et court dans la direction
opposée. C'était comme cela autrefois.

Le cheval de votre pere court sur 'Ocean Parkway, tandis que
celui de votre Rav trotte sur la Kings Highway. Or, il est impossible de
courir dans les deux directions en méme temps. Mais vous étes tenus
par l'obligation de hachavat avéda, l'obligation de restituer un objet
perdu. Quel cheval devez-vous récupérer en premier ?

Le Rav régne supréme

N’est-ce pas une bonne question ? Vous étes debout, indécis. La
Guémara tranche : Np7Tip 127 N7AR - Uobjet perdu du Rav a la priorité. Et
elle explique pourquoi : M OYiy 1Y R3] PARW - Car ton pére ta fait
venir au monde, X271 021y »NY iX72n 127 — mais ton enseignant te conduit
au Monde futur.

Votre Rav forme votre esprit - cest le sens du Olam Haba, le
monde futur ; vous emportez avec vous votre esprit. Votre esprit ne
séteint pas. Lorsquon ensevelit un homme, son esprit continue a
fonctionner. Cette partie de lui continue a exister pour toujours, et de
ce fait, votre Rav a plus d'importance.

Mais si votre pere paie votre enseignant de Torah, alors il a la
priorité. Si votre pere acquitte les frais de scolarité, le Rav n'est quun
chalia’h, un messager du pere. Nous évoquons le cas du pere qui n'a pas
les moyens, mais ol lenseignant dispense son enseignement
gratuitement. Dans ce cas, I'enseignant est votre pere, car il a créé en
vous une part d’éternité. Telle est la nature d'un fils ; c’est celui dont
vous avez créé l'esprit.

Torat Avigdor : Paracha Bo 9



Eléves de Hachem

Nous en arrivons au point essentiel, qui nous renseigne sur : 732
9RWw? Mid3, étre un “fils” de Hachem. En d’autres termes, nous devenons
Ses éleves. Sa Torah, Ses enseignements doivent constituer la création
de notre esprit. Nous puisons nos connaissances, toutes les visions du
monde et les attitudes, exclusivement de la Torah. Il est notre Pere, car

Il est celui qui crée nos esprits.

Etre un fils de Hachem, avoir Hachem comme Pére, c'est posséder
un esprit fagonné par Lui. 371190 198 , 7732 - Nous pouvons nous targuer
d’étre Ses enfants si nous consacrons notre vie a synchroniser nos
esprits physiques, a 'Esprit immense, éternel et infini de Hachem.

Une bonne pensée, une bonne apparence

Ce n'est pas tout, bien entendu. “Tu es mon enfant” désigne aussi
votre apparence. Un verset le dit ailleurs : DP9 ‘12 ORR 32 - Vous
étes les fils de Hachem et en conséquence, TTT3NN X9 - ne vous tailladez
point le corps (Devarim 14:1).

Autrefois, lorsqu'un homme décédait dans une famille non-juive,
les proches prenaient des couteaux et se coupaient, ils saignaient
partout et c’était un signe de deuil ; ou bien ils se tiraient des touffes de
cheveux. Mais la Torah nous linterdit : Oy Pa nmp mivn X9 - ne
vous rasez pas entre les yeux. Un enfant de Hachem est un aristocrate :
PR NP9 ORR D2M1Y - et en conséquence, vous devez étre élégant.

C'est un enseignement des versets explicites dans le ‘Houmach : le
Juif doit avoir belle allure. Lorsque vous marchez dans la rue, vous
devez faire bonne impression, donner une impression digne. Vous ne
pouvez pas porter de jeans et marcher en short dans la rue. Il fait chaud
? Tant pis, votre dignité est prioritaire. Vous étes un prince et un prince
doit faire bonne impression sur le monde. C'est un commandement, un
verset explicite : OnX 33 - Vous étes Mes enfants.

Disciples divins

Mais surtout, étre un enfant de Hachem, c'est acquérir toutes nos
attitudes de Sa Torah. Cest I'aspect le plus marquant du fils. Un fils est
quelqu'un dont l'esprit a été formé par le pere. De ce fait, pour nous, les
enfants de Hachem, le role le plus essentiel est de penser a Lui - a Ses
pratiques, Ses attitudes, Ses Mitsvot et Ses idéaux.

10 Torat Avigdor : Paracha Bo



C'est sous-entendu dans ces termes énoncés par Moché Rabbénou
au Nom de Hachem : SR 132 72 ‘71 R 13 - “Israél est Mon premier-
né” Hachem dit : “Je suis en réalité votre Pere, Je vous ai engendré, et
tout ce qui se trouve dans vos esprits vient de Moi”

Troisieme partie : Penser a Hachem

Une Mitsva déplacée ?

A cette époque, lorsque les Bné Israél sapprétaient a quitter
I'Egypte, Hachem nous prescrivit aussitdt la mitsva des Téfilines. Cest
intéressant. Pourquoi les téfilines ? La matsa, ¢a pourrait s'entendre. Ou
le korban Pessa’h, le sacrifice de Pessa’h ou le maror. Ces derniers sont
liés a la sortie d’Egypte. Mais les téfilines ? Cette mitsva ne peut-elle
pas attendre le mont Sinai, comme toutes les autres ?

Réponse : les téfilines, clest la sortie d'Egypte ! 71 9y nixY 12 mwm
Y P2 ]ﬁ;lt'?’l -Ce sera un signe sur ton bras et un mémorial entre tes
yeux. Pourquoi ? "m0 ‘71 IR 7 pina '3 - Car Hachem tha fait sortir
d’Egypte d'un bras puissant (Chemot 13:9). Il faut I'entendre au sens
littéral : “Comme Je te délivre, c'est pourquoi tu portes les téfilines.” En
d’autres termes, les téfilines nous sont données pour nous rappeler la
formidable démonstration de Hachem lorsqu’ll nous fit sortir dEgypte,
la preuve que Hachem s’'intéresse a nous.

Signe d'affection

Les téfilines sont un signe d’élection : nous avons été choisis pour
la royauté. Si vous observez une sculpture des anciens pharaons, vous
remarquez un détail intéressant : il porte des téfilines sur la téte.
Pharaon portait des téfilines de la téte. Bien entendu, ces téfilines ne
contenaient pas le chéma Israél, mais elles ressemblaient aux notres :
une boite carrée sur la téte. Personne dautre n'était autorisé a en
porter en Egypte ; si vous en placiez sur votre téte, vous étiez décapité.
Seul Pharaon pouvait en porter, car cétait un signe d¢lection, le signe
qu’il était le fils élu de leur divinité.

Ainsi, lorsque Hachem nous fit sortir dEgypte, 1l dit aux Bné Israél:
“Je veux que vous placiez ce symbole sur votre téte, car il est temps que

Torat Avigdor : Paracha Bo 1



le monde sache que vous étes les élus”” Les téfilines indiquent que nous
sommes Sa famille, Son 1217 Oy (Téhilim 148:14).

Vous feriez bien d'y penser lorsque vous portez les téfilines, car la
Torah lindique explicitement. Et cela ne sapplique pas uniquement a
ceux qui les portent. En effet, les téfilines sont la propriété de tout le
peuple juif, également celle des femmes. La lecon des téfilines s'applique
également a elles. Les idéaux des téfilines appartiennent a chaque
membre du peuple. Lorsque notre peuple porte les téfilines, nous nous
identifions a ce propos de Hachem, lorsqu'll nous fit sortir d’Egypte : %12
9RIW? i3 - nous sommes tous les enfants de Hachem.

Relation réciproque

Or, nous devons prendre conscience d'un double objectif. Car ce
n'est pas la seule exigence que Hachem nous a posée lorsqulll nous a
donné la mitsva des téfilines. Il est dit aussi : 792 71 NN 00 ]1_17;\'?, le
but des téfilines est que la Torah de Hachem soit dans notre bouche. En
somme, les téfilines sont plus qu'un symbole de notre grandeur, elles
constituent un symbole de notre obligation.

Nous touchons ici un principe essentiel et mutuel. Le verset dit :
TVNRD T ... OP0 NI0RT T AR - Tu as glorifié Hachem, cest pourquoi Il t'a
glorifié (Devarim 26:17-18). C'est réciproque : pourquoi Hachem pense-
t-11 uniquement au peuple juif ? Pensez-vous que le Créateur de
I'univers ait déclaré sur un coup de téte : '7?511;7? Midama?

Clest du fait que les enfants dIsraél s'intéressent uniquement a
Lui. Cest réciproque. “Toi, Hachem, Tu nous as choisi pour étre Tes
enfants et nous devons faire notre part pour devenir Tes enfants, en
ayant toujours Ta Torah dans notre bouche. Cest notre role dans le
pacte- nous nous engageons a Te soumettre nos esprits pour que Tu
les fagonnes.” C'est pourquoi les téfilines sont un signe que le Juif doit
“garder la Torah de Hachem dans sa bouche”

Torah et vision de la vie

Bien entendu, cela vise surtout les divré Torah. C'est le meilleur
moyen d’avoir un esprit qui pense avec Hachem. Si vous observez des
hommes de yéchiva, vous remarquez quen marchant de la yéchiva a la
salle a manger, ils parlent de divré Torah. Ils étudient toute la journée et

12 Torat Avigdor : Paracha Bo



ne pensent pas a se reposer ; ils parlent de Torah en chemin vers la
salle a manger. Leurs esprits sont transformés en esprits de Torah.

Mais ce n'est pas uniquement la Guémara. La Torah, ce sont tous
les idéaux et idées de la Torah. B2 ‘71 MR R JynY désigne toute la
hachkafat haTorah, I'idéologie de la Torah, et notre réflexion doit sy
consacrer exclusivement.

Dans le cas contraire, vous avez également d’autres peres. Si vous
allez au cinéma ou regardez la télévision, sachez que vous étes aussi un
enfant de personnes atteintes de maladies vénériennes.. Et méme si
cest un programme de télévision “innocent”, c'est sans intérét. Votre
pere est désormais un comédien doté d'un esprit vil. Vous avez un
mélange de parents ; vous avez de belles idées délicates dans votre
esprit, auxquelles vous ajoutez du fumier et mélangez le tout. Béni
Békhori Israél, nous désirons que seul Hachem crée des idées dans
notre esprit.

Nous l'affirmons : R ‘71 1P ‘7 5X1w” ynw - Hachem est Un.
E'had signifie qu'll est le seul ; il n'y a rien & part Lui. P8 ‘71 X NN
722 522 - vous devez Lui consacrer toutes vos pensées. Le Rambam
affirme que vous ne devez avoir aucune autre forme d’'intérét. Il n'y a
pas d’autre sujet de réflexion et de discussion que Lui

Un peuple déterminé
Certains protestent : pourquoi ne développer aucun autre centre
d’intérét ? Vous voulez que nous soyons un peuple étroit d'esprit ?

Non, au contraire, cela signifie que vous étes ouvert d'esprit. Un
homme ouvert d'esprit pense a tout ce qui touche Hachem ; a la Torah
et a tous les concepts d'universalité que l'on retrouve partout, a la
sagesse universelle. Le Chass est un grand ouvrage a méditer. Sans
compter les ouvrages de moussar : le ‘Hovot Halévavot, Messilat
Yécharim, Chaaré Téchouva, qui sont remplis d’attitudes de Torah.
Chaque phrase contient des pierres précieuses.

Deuxiémement, le monde de la nature doit vous intéresser. Ces
sujets sont infinis, et cest donc un signe d'ouverture d'esprit de penser
a Hachem 7229 932. Si vous pensez & Hachem, vous pensez a tous les
objets de la Création. Ce sujet est infini, tout comme Il est infini. Il y a
tant a penser que, méme en vivant mille ans, vous accomplirez une
petite part du role important qui vous incombe.

Torat Avigdor : Paracha Bo 13



Les Téfilines saintes

Et les téfilines nous enseignent que pendant toutes ces années,
vous ne pensez qua Hachem. Cest pourquoi, autrefois, nos ancétres
portaient les téfilines toute la journée - a lorigine, chaque Juif était
reconnu de loin grace a ses téfilines. Aujourd’hui, comme nous ne nous
faisons pas confiance sur une conduite parfaite en portant les téfilines,
nous les retirons au bout d’'un certain temps. Mais a l'origine, en tout
temps, le but était que chaque Juif sache que Hachem pense
exclusivement a nous et que nous ne pensons qua Lui.

Ceci nous amene au secret des téfilines de Hachem. Cette idée
nous parait étrange, mais la Guémara (Brakhot 6b) affirme que Hachem
porte des téfilines. Et pourquoi pas ? Les téfilines sont une marque de
royauté, donc Il mérite certainement d'en porter.

Bien entendu, Hachem ne se rend pas chez un sofer pour
commander des téfilines qui contiennent un parchemin. Nous en
déduisons qu’il s'agit d'une figure de style. Mais cette figure de style est
d'une importance considérable. Car tout comme nos téfilines font
référence a nos pensées, celles de Hachem désignent ce a quoi Il pense.
La magnitude de cette idée que le Créateur du monde porte des
téfilines, est stupéfiante !

De saintes parachiyot
La Guémara s'interroge : 113 N3 ) 8nYy "7 PHoR - Qulest-il
écrit dans les téfilines de Hachem ? Dans nos téfilines, il est écrit : pnw
N T ArEOR 719X, 11 est notre centre d'intérét unique, notre amour
unique. Nous pensons constamment a Lui. Mais que contiennent Ses
téfilines ?

La Guémara affirme que les téfilines de Hachem contiennent ce
verset : IR TR i3 ORI F0p3 "0 - Qui est comme toi, Mon peuple
Israél ; le seul et unique peuple du monde ! Goy é’had. Cest de cette
facon que Hachem laffirme. Mais Il le prononce sans se fatiguer :
E'haaaaaaaaaaaad ! Il le dit pour toute éternité : “Ils sont Mon peuple
unique dans ce monde. Cest Mon seul sujet de préoccupation, Mon
seul intérét. Tout est pensé pour vous, Mes enfants” Le sens est bien
plus large que nous pouvons limaginer, mais il est certain que nous
occupons le coeur de Ses pensées et que tous ses agissements nous
visent.

14 Torat Avigdor : Paracha Bo



L'esprit divin
Imprégnez-vous de cette idée, car sinon, non seulement vous ne
comprenez pas la sortie dEgypte, mais vous ne commencez méme pas
a comprendre la Torah. Le nin%ipi 93 X712 pense uniquement a qui ? A
987w Mi32 »12. 11 pense aux Juifs Satmar de Williamsburg ! Il pense a
Lakewood et a Méa Chéarim. Il pense aux fideles de Loubavitch a
Crown Heights. Il pense a la yéchiva de Mir. Il pense uniquement a eux.

Si nous avons d’autres idées a I'esprit, si nous pensons : “Hachem
est 11123 YR 52 Xm0 11 pense également & l'espace. Il pense a la Voie
lactée ; Il pense a ce qui se passe de l'autre coté de I'univers”, c’est une
erreur fatale. Cela va a l'encontre de l'enseignement recu lors de la
sortie d'Egypte. Hachem nous regarde uniquement : c'est le principe
fondamental de I'histoire du monde.

Sa déclaration

Et cest I'histoire qui débute lorsque Moché Rabbénou demande a
Pharaon de nous faire sortir dEgypte. Clest la premiére chose que
Moché Rabbénou annonca en entrant dans le palais de Pharaon, car
Cest le cceur de tout. Qu'a-t-il dit en premier ? 987w *132 732 ‘7 MR 73 -
Hachem a dit : “Mon fils, Mon premier-né est Israél "

C'est pourquoi nous devons taper sur la table et nous le répéter a
nous-mémes : nous devons nous remémorer en permanence qui nous
sommes. Rappelons-nous du jour ou Hachem a porté Ses téfilines et a
déclaré : X2 R "3 - “En ce qui Me concerne, les enfants d'Israél sont
le seul peuple du monde, Mon seul intérét” Doté de Son esprit
formidable et infini, II déclare : “Il n'y a qu'un seul peuple pour toute
éternité dans ce monde et le monde futur !”

Notre déclaration
Avec nos cerveaux limités, nous devons nous élever et accomplir
notre part de cette déclaration en faisant de Lui notre seul et unique
intérét. Le peuple juif met également les téfilines et nous nous
remémorons que cette gloire d'étre élu sS'accompagne d'une obligation :
faire de Lui notre Pére en nous alignant uniquement aux Siennes.

Nous devons nous montrer a la hauteur de nos obligations et vivre
autant que possible avec cet idéal d'étre Ses enfants en pensant
exclusivement a Lui et en Lappréciant. Cest le sens de la sortie

Torat Avigdor : Paracha Bo 15



d’Egypte : Hachem dit : 77832 X *i3 987107 79p3 "0 - “Pour toute éternité,

“Pour toute éternité, Tu es notre seul intérét.”

Q D)

Passez un excellent Chabbath !

EN PRATIQUE

Le glorifier

Dans notre paracha, nous nous initions a la mitsva
des téfilines grace a laquelle Il nous glorifie et nous
Le glorifions. En tant quenfants et disciples de
Hachem, nos attitudes et idéaux doivent étre
formés exclusivement par Lui. Cette semaine,
lorsque je récite le Chéma, je m'arréterai bli néder
un instant pour réfléchir a cette lecon : Hachem est
le point central et unique de notre vie et rien d'autre
n'a d'importance.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE ?
CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE EET. EJ
SENTIMENT AUX JUIFS DU 1
MONDE ENTIER. =]

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Bo



