
Paracha Bo

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Torat Avigdor

Le secret des Téfilines

בֹּא

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2  Torat Avigdor : Paracha Bo

א ת בֹּ רָשַׁ פָּ

Première partie : Fils de Hachem

Qui nous a fait sortir ?

Lorsque la Hagada de Pessa’h décrit les événements de la paracha 
de cette semaine, la sortie d’Égypte des Bné Israël et le moment où ils 
ont retrouvé la liberté, on y découvre un commentaire apparemment 
étrange. Nous trouvons le verset : צְרַיִם מִמִּ ה’   Hachem nous fit – וַיּוֹצִאֵנוּ 
sortir de l’Égypte (Devarim 26:8) suivi par : ַלִיח  לאֹ עַל יְדֵי מַלְאָךְ וְלאֹ עַל יְדֵי שָׁ
– Cela ne s’est pas fait à l’aide d’un ange messager, ֹעַצְמו בְּ הקב”ה  א   – אֶלָּ
mais c’était Hachem Lui-même.

En réalité, cela ne figure pas uniquement dans la Hagada ; c’est 
une Mékhilta (Messikhta Mis’ha 13:4) :  מִצְרַיִם אֶרֶץ  בְּ כוֹר  בְּ כָל  ה  הִכָּ – וַה’ 
Lorsqu’il est dit que Hachem frappa tous les premiers-nés, שׁוֹמֵעַ אֲנִי עַל יְדֵי 

לִיחַ  je pense qu’il s’agit peut-être d’un ange ou d’un autre – מַלְאָךְ אוֹ עַל יְדֵי שָׁ
messager, ַלִיח כוֹר’ לאֹ עַל יְדֵי מַלְאָךְ וְלאֹ עַל יְדֵי שָׁ ל בְּ יתִי כָּ ‘וְהִכֵּ לְמוּד לוֹמַר   de ce – תַּ
fait, ces mots supplémentaires figurent : “Je frapperai tous les premiers-
nés, pour t’enseigner que ce n’était pas un ange messager.” C’est Hachem 

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Le secret des Téfilines

Table des matières
Première partie : Fils de Hachem

Deuxième partie : Élèves de Hachem
Troisième partie : Penser à Hachem



Torat Avigdor : Paracha Bo  3

Lui-même qui détruisit le premier-né égyptien et fit sortir les enfants 
d’Israël d’Égypte.

Or, il est écrit clairement dans les versets que ce soir-là, Hachem 
agissait par le biais d’un chalia’h, un messager. Hachem Lui-même dit : 
“Si vous placez le sang du korban Pessah sur le linteau de la porte et sur 
les mézouzot, alors : לִנְגֹּף יכֶם  תֵּ בָּ אֶל  לָבוֹא  חִית  שְׁ הַמַּ ן  יִתֵּ  Il ne permettra– וְלאֹ 
pas au destructeur d’entrer dans vos maisons pour vous frapper (ibid. 
22:23). Nous constatons qu’il y avait bel et bien un ange destructeur en 
liberté cette nuit-là, un ange en action.

Toutes sortes d’anges

Hachem nous a fait sortir d’Égypte par des miracles et d’autres 
phénomènes, comme le sang, les poux, la grêle. Plus tard, les eaux du 
Yam Souf, la mer des joncs, entre autres, y contribuèrent aussi.

La plaie des premiers-nés a suivi le même schéma : l’ange 
destructeur a été un envoyé de Hachem. Un événement se produisit : 
ou leur cœur cessa de battre ou leur système nerveux s’effondra. Une 
cause matérielle, un intermédiaire, a entraîné une défaillance du cœur.

En réalité, cela ne fait aucune différence, car lorsque la mission 
est menée à bien par des anges messagers, c’est encore : ֹכְבוֹדו בִּ  הקב”ה 
 N’est-Il pas responsable de tout dans l’univers ? Et s’II opère par .וּבְעַצְמוֹ
le biais d’un messager, de circonstances intermédiaires, c’est toujours 
Lui à l’œuvre. C’est le B-A BA pour comprendre le monde.

En route pour l’aventure

C’est donc une question. Comment interpréter l’idée qu’au milieu 
de la nuit, on nous a sortis d’Égypte et que c’était un cas différent, que 
Hachem Lui-même a agi ? C’est toujours Hachem.

Cela ne signifie pas qu’Il a agi sans l’aide d’un intermédiaire. C’était 
un ange ! Mais : לְבַד יְדֵי מַלְאָךְ בִּ  .ce n’était pas uniquement l’ange – לאֹ עַל 
Le messager n’a pas agi seul, car ce soir-là, la Chékhina l’accompagna. 
En- d’autres termes, Hachem a œuvré, pas uniquement par le biais 
d’intermédiaires, mais Lui-même, pour ainsi dire, s’est déplacé.

Mais même cela n’est pas suffisant. Car que signifie : “Il les a 
accompagnés”? Les a-t-Il accompagnés simplement pour le plaisir ? 
Non : Hachem avait un intérêt particulier dans les événements de ce 



4  Torat Avigdor : Paracha Bo

soir-là. Hachem avait un intérêt particulier à faire sortir les enfants 
d’Israël d’Égypte.

L’intérêt du Chef
Imaginons que le fils du chef de la police a été kidnappé et est en 

danger.

Lorsqu’un enfant est kidnappé, la police est sur le qui-vive. Tous 
les policiers sont en alerte et des barrages routiers sont érigés partout. 
Ils sont à la recherche d’une certaine personne ou d’un certain modèle 
de voiture qui est soupçonné d’être impliqué. Plusieurs détectives se 
mettent au travail et des investigations sont menées. Et le chef de la 
police dirige toutes les opérations. À cet effet, il peut rester toute la 
nuit dans le bâtiment du commissariat pour élaborer une stratégie. Il 
connaît exactement l’emplacement et l’activité de chaque véhicule de 
police, de chaque policier et de chaque détective.

Mais si c’est son propre fils qui est kidnappé, c’est une autre 
histoire. Il est bien plus intéressé. Et il est actif. Il ne se contente pas 
d’envoyer des détectives. Il circule lui-même dans les rues. Il ne dort 
pas. Il circule dans la voiture de patrouille à chaque garde. Il est présent, 
car il s’agit de son propre fils et rien ne lui tient plus à cœur ; en effet, il 
aime son fils par-dessus tout.

Ainsi, Hachem affirme que c’était : לְבַד בִּ מַלְאָךְ  יְדֵי  עַל   Je ne me“ .לאֹ 
contente pas d’envoyer Mes intermédiaires pour cette mission, car c’est 
Mon fils qui doit être libéré. Même s’il s’agit uniquement de montrer 
qu’il est le plus proche de Moi, celui que J’affectionne le plus, Je vais 
personnellement me mettre en route.”

Le thème de la rédemption
Tel a été le thème de la sortie d’Égypte, qui n’est pas simplement 

un moment dans l’histoire où nos ancêtres ont été libérés de l’esclavage. 
On passe à côté du point essentiel. Ils auraient pu être sauvés de 
l’esclavage sans passer par des moyens spectaculaires ; il n’était pas 
nécessaire d’envoyer des plaies sur l’Égypte. Ils auraient pu sortir de 
manière plus simple.

Pharaon aurait pu déclarer : “Regardez ces pauvres hommes. 
C’étaient autrefois de bons amis. Leur frère Yossef a été un bienfaiteur 
de l’Égypte et ils n’ont demandé qu’un asile. Nous les avons maltraités et 



Torat Avigdor : Paracha Bo  5

le moment est donc venu de les laisser partir.” Pharaon n’aurait peut-
être pas pris cette initiative, mais Hachem aurait pu influer sur son 
cœur. ם ֵ יַד הַשּׁ  עַל ,L’esprit d’un roi est dans les mains de Hachem – לֵב מֶלֶךְ בְּ

נּוּ ר יַחְפֹּץ יַטֶּ ל אֲשֶׁ  Il le dirige partout où Il veut (Michlé 21:1). Il aurait pu – כָּ
induire Pharaon à changer d’avis et ils auraient été libérés facilement.

Mais cela n’aurait pas pu se dérouler de cette façon, car tout le 
spectacle de la sortie d’Égypte ne consistait pas à libérer les Bné Israël. 
Tout a été orchestré dans le but de démontrer que רָאֵל כוֹרִי יִשְׂ נִי בְּ  le Juif ;בְּ
est l’élu de Hachem. C’est l’objectif ultime de tous les événements.

Et quel est le sens de cette élection ? Nous a-t-Il choisis 
uniquement pour recevoir la Torah et pour Le servir, etc. ? Non, ce n’est 
encore rien. רָאֵל יִשְׂ כוֹרִי  בְּ נִי   indique qu’Il pense à nous, que Son esprit בְּ
est focalisé uniquement sur nous. חוֹת הָאֲדָמָה פְּ י מִכֹּל מִשְׁ  Je – רַק אֶתְכֶם יָדַעְתִּ
ne connaissais que vous parmi toutes les familles de la terre (Amos 3:2).

L’esprit infini

Que signifie : “Je vous connais” ? Hachem ne connaît-Il pas tous 
les êtres vivants ? Il connaît chaque oiseau, chaque brin d’herbe et 
chaque microorganisme. Il sait ce qui se passe sur Mars et sur des 
galaxies éloignées. Si un coléoptère bat de l’aile dans la jungle 
d’Amazonie, Il est au courant. Son Esprit est infini et il englobe tous les 
faits de l’univers. Tout ce qui se produit dans l’univers, au présent, au 
passé et au futur, est inclus dans l’intelligence de l’Esprit infini. Il sait 
tout.

Alors, quelle est la portée de cette phrase : “C’est ce peuple que Je 
connais ?” C’est sur ce peuple que Mon intérêt et Mon amour sont 
focalisés. Je connais les faits et gestes des Américains, des Esquimaux 
et des tribus du Congo, absolument ; mais Mon attention est focalisée 
ici, sur un modeste foyer à Boro Park, Flatbush ou dans tout autre lieu 
où vit une population religieuse.

C’est le sens de la sortie d’Égypte. “Je ne m’intéresse qu’à vous. 
Vous êtes Mon seul intérêt dans l’univers. C’est pourquoi J’ai créé tous 
les phénomènes, toutes les plaies et les merveilles, pour démontrer ce 
point unique.” Le prophète Hochéa l’affirme : ּוָאֹהֲבֵהו רָאֵל  יִשְׂ נַעַר  י   – ״כִּ
Lorsque le peuple juif était jeune, en d’autres termes, lorsqu’ils étaient 
une jeune nation, Je les aimais, לְבָנַי קָרָאתִי  צְרִים   et d’Égypte, j’ai – וּמִמִּ



6  Torat Avigdor : Paracha Bo

convoqué Mon fils.” Tel était le but : nous faire savoir qu’Il s’intéresse 
beaucoup à nous, comme un père pour son fils.

En bref, c’est le pivot autour duquel tout évolue. Tout le reste est 
un commentaire de ces termes. Toutes les plaies, la sortie d’Égypte et 
l’ouverture de la Mer des joncs, tout le reste de l’histoire est un 
commentaire de ces trois mots. C’est le sens de ces mots : ְלאֹ עַל יְדֵי מַלְאָך 
וּבְעַצְמוֹ כְבוֹדוֹ  בִּ הקב”ה  א  אֶלָּ לִיחַ  שָׁ יְדֵי  עַל   Désormais, à compter .לאֹ 
d’aujourd’hui et pour toujours, Je vous suis, car vous suscitez Mon 
intérêt. C’est le sujet de la sortie d’Égypte, de רָאֵל כוֹרִי יִשְׂ נִי בְּ .בְּ

Avaler la pilule
Est-ce une capsule amère à avaler pour vous ? Avalez-la 

néanmoins, car c’est l’un des enseignements capitaux de la Torah.

De ce fait, ce sujet doit être étudié. Car se contenter d’énoncer ces 
paroles que nous sommes Ses fils élus est superficiel. Même affirmer 
qu’Il s’intéresse surtout à nous, qu’Il nous aime plus que tout, est vrai, 
absolument, mais qu’est-ce que cela implique pour nous ? Devons-nous 
nous taper sur l’épaule et garder la tête haute ? Non. Nous devons 
comprendre la portée de ce statut de fils.

Deuxième partie : Élèves de Hachem
Un fils, un élève

Sur le verset : ָם לְבָנֶיך נְתָּ נַּ  ,vous devez enseigner la Torah à vos fils – וְשִׁ
le Sifri (6:7) dit : ָלְמִידֶיך תַּ אֵלוּ   les fils mentionnés ici sont tes – ׳לְבָנֶיךָ׳ 
disciples. Ce verset nous enseigne que c’est une mitsva d’enseigner la 
Torah aux autres. Si vous en êtes capables, fondez une yéchiva. Sinon, 
vous pouvez réunir des hommes et leur prodiguer un enseignement. Et 
si vous êtes peu capable, enseignez au moins la Torah à vos propres fils. 
Tout ceci est inclus dans l’injonction d’enseigner la Torah à vos fils.

Enfants à naître
Car qu’est-ce qui fait de quelqu’un un fils ? Le fait de l’avoir 

engendré et mis au monde ? Non ; c’est le fait de lui avoir dispensé un 
enseignement. Car vous avez le devoir de former les autres. Le terme ן  בֵּ
est issu du mot נְיָן  un bâtiment ; le fait qu’il soit votre enfant vous ,בִּ



Torat Avigdor : Paracha Bo  7

donne une obligation plus importante. Un enfant est une construction 
et notre rôle est de construire des enfants en leur dispensant un 
enseignement. C’est de cette façon que les enfants sont créés.

Bien entendu, avoir un enfant est la première étape. C’est aussi 
une construction, car un enfant hérite de ses parents son corps et 
certaines caractéristiques physiques et mentales. Les deux parents 
mettent en commun leurs diverses caractéristiques, qui sont 
transmises à leurs enfants. Ils créent leur enfant sur le plan physique.

Et c’est un début très important. Sans corps, impossible de 
commencer. L’existence constitue un grand cadeau, et c’est pourquoi un 
fils doit être éternellement reconnaissant envers ses parents. Même s’ils 
ont donné naissance à un enfant et ne l’ont plus jamais revu, il doit être 
reconnaissant à leur égard pour la vie physique qu’ils lui ont accordée.

Une renaissance
Mais ce n’est que le début. Car les parents ont une obligation 

particulière : introduire dans l’esprit de leurs enfants une série d’idées 
et d’idéaux. C’est la relation authentique entre un père et son fils, un 
parent et son enfant. C’est le sens de ces termes de la Torah : ם נְתָּ נַּ  וְשִׁ

 faites de lui un élève. Vous avez un nouveau rôle : le recréer en – לְבָנֶיךָ
lui octroyant un esprit, en faisant de lui un disciple.

Vous avez l’obligation de lui enseigner la Torah. Vous devez lui 
transmettre des idées et des idéaux et lui inculquer une perspective sur 
le monde. Prenons une mère assise devant la fenêtre avec sa fille, 
‘Hanna : il pleut dehors, elle se remémore cette obligation et elle 
continue à créer son enfant : “Regarde ‘Hanna, il pleut dehors. N’est-ce 
pas amusant ?” ‘Hanna n’a pas encore développé une attitude négative à 
l’égard de la pluie. Donc elle répond : “Oui, c’est amusant.”

“Regarde cette belle pluie qui tombe”, dit la maman. “Hachem nous 
fait descendre toute la nourriture que nous consommons. Ce sont des 
pommes et des cerises qui descendent du ciel. La pluie fait tomber tous 
ces aliments délicieux pour nous.” Sa mère est encore sa source de 
sagesse, donc elle est d’accord avec elle. Cette mère avisée a recréé son 
enfant, car pour le restant de sa vie, la pluie sera synonyme de 
nourriture et de divertissement.

Avoir un enfant, c’est le construire. Vous devez l’initier à l’existence 
de Hachem et à toutes les idées fondamentales liées au service divin. 



8  Torat Avigdor : Paracha Bo

Enseignez-lui à vivre avec Hachem et avec son prochain. Il vous 
appartient d’introduire dans son esprit toute une série d’idées.

L’esprit supérieur à la matière

De ce fait, celui qui crée en son enfant une série d’idéaux est un 
parent authentique. Car qu’est-ce qui a le plus d’importance, l’esprit ou 
le corps ? L’esprit. De nombreuses personnes, qui possèdent un corps, 
doivent néanmoins être enfermées dans un asile. C’est l’esprit qui fait 
l’homme.

C’est pourquoi, lorsqu’on se rend dans une agence pour l’emploi, le 
directeur du personnel ne vous fait pas monter sur une balance. 
Personne ne paie au poids, ce n’est pas important en termes d’emploi. 
Voici les questions essentielles qu’on vous pose : avez-vous de 
l’expérience ? Des capacités ? Du bon sens ? Avez-vous des connaissances 
et une formation ? C’est l’esprit qui vous confère de la valeur.

En conséquence, lorsque vous créez un enfant physique, même si 
vous avez instillé beaucoup de koa’h, de force, en lui – réchit oni, vos 
meilleures forces ; lorsqu’un enfant naît, il représente la force de son 
père et de sa mère. Vous lui avez donné des vitamines,une variété 
d’aliments et il est devenu grand et en bonne santé. Très bien ! Mais 
votre rôle ne s’arrête pas là. Un grand garçon ou une grande fille en 
bonne santé est un échec si vous n’avez pas introduit dans son esprit ce 
qui fait de lui votre véritable enfant. ָלְמִידֶיך ם לְבָנֶיךָ: אֵלוּ תַּ נְתָּ נַּ  ce sont les– וְשִׁ
véritables enfants.

Parents adoptifs

De ce fait, il est possible d’être parent de nombreux individus, 
même si physiquement, vous ne les avez pas engendrés. Si vous parlez 
à des personnes et que vous modifiez une partie de leurs idées, vous en 
faites un enfant, vous les construisez, נֶה  et vous devenez en réalité ,יִבָּ
leur père. Lorsque j’avais sept ans, je marchais dans la rue avec un 
parent éloigné, qui venait tout juste d’arriver d’Europe. Je l’entendis 
remarquer : “J’ai aperçu un homme sortir de la synagogue de notre 
petite ville, après Maariv, et en frottant ses mains l’une contre l’autre, il 
s’est exclamé : “Ma prière de Maariv a été un vrai plaisir !”

“Ça, c’est le plaisir dans ce monde, me dit-il. Faire une belle prière!”



Torat Avigdor : Paracha Bo  9

Je ne l’oublierai jamais. Il a construit mon esprit par ses paroles. Il 
a fait de moi son fils.

Enfants spirituels

Ce n’est pas une parabole. S’il s’avère que vous n’avez pas d’enfants, 
ne soyez pas découragés. De nombreux enfants sont disponibles dans 
ce monde. Si vous enseignez à d’autres personnes, ils deviennent 
vraiment vos enfants. Et ils deviennent parfois vos enfants, même plus 
que leurs parents biologiques. C’est une loi. La Guémara, dans Baba 
Métsia (33a), dit : ֹאֲבֵדַת אָבִיו אֲבֵדַת רַבּו – Imaginons que le cheval de votre 
père s’enfuit de l’étable et court dans une direction. Au même moment, 
le cheval de votre Maître s’enfuit de l’étable et court dans la direction 
opposée. C’était comme cela autrefois.

Le cheval de votre père court sur l’Ocean Parkway, tandis que 
celui de votre Rav trotte sur la Kings Highway. Or, il est impossible de 
courir dans les deux directions en même temps. Mais vous êtes tenus 
par l’obligation de hachavat avéda, l’obligation de restituer un objet 
perdu. Quel cheval devez-vous récupérer en premier ?

Le Rav règne suprême

N’est-ce pas une bonne question ? Vous êtes debout, indécis. La 
Guémara tranche : אֲבֵדַת רַבּוֹ קוֹדֶמֶת – l’objet perdu du Rav a la priorité. Et 
elle explique pourquoi : ה הַזֶּ י עוֹלָם  לְחַיֵּ הֱבִיאוֹ  אָבִיו   Car ton père t’a fait – שֶׁ
venir au monde, א י עוֹלָם הַבָּ  mais ton enseignant te conduit — וְרַבּוֹ מְבִיאוֹ לְחַיֵּ
au Monde futur.

Votre Rav forme votre esprit – c’est le sens du Olam Haba, le 
monde futur ; vous emportez avec vous votre esprit. Votre esprit ne 
s’éteint pas. Lorsqu’on ensevelit un homme, son esprit continue à 
fonctionner. Cette partie de lui continue à exister pour toujours, et de 
ce fait, votre Rav a plus d’importance.

Mais si votre père paie votre enseignant de Torah, alors il a la 
priorité. Si votre père acquitte les frais de scolarité, le Rav n’est qu’un 
chalia’h, un messager du père. Nous évoquons le cas du père qui n’a pas 
les moyens, mais où  l’enseignant dispense son  enseignement 
gratuitement. Dans ce cas, l’enseignant est votre père, car il a créé en 
vous une part d’éternité. Telle est la nature d’un fils ; c’est celui dont 
vous avez créé l’esprit.



10  Torat Avigdor : Paracha Bo

Élèves de Hachem
Nous en arrivons au point essentiel, qui nous renseigne sur : נִי  בְּ

רָאֵל כוֹרִי יִשְׂ  être un “fils” de Hachem. En d’autres termes, nous devenons ,בְּ
Ses élèves. Sa Torah, Ses enseignements doivent constituer la création 
de notre esprit. Nous puisons nos connaissances, toutes les visions du 
monde et les attitudes, exclusivement de la Torah. Il est notre Père, car 
Il est celui qui crée nos esprits.

Être un fils de Hachem, avoir Hachem comme Père, c’est posséder 
un esprit façonné par Lui. ָלְמִידֶיך נֶיךָ, אֵלּוּ תַּ  Nous pouvons nous targuer – בָּ
d’être Ses enfants si nous consacrons notre vie à synchroniser nos 
esprits physiques, à l’Esprit immense, éternel et infini de Hachem.

Une bonne pensée, une bonne apparence
Ce n’est pas tout, bien entendu. “Tu es mon enfant” désigne aussi 

votre apparence. Un verset le dit ailleurs : אֱלקֵֹיכֶם לַה’  ם  אַתֶּ נִים   Vous – בָּ
êtes les fils de Hachem et en conséquence, ּתְגֹּדְדו תִּ  ne vous tailladez – לאֹ 
point le corps (Devarim 14:1).

Autrefois, lorsqu’un homme décédait dans une famille non-juive, 
les proches prenaient des couteaux et se coupaient, ils saignaient 
partout et c’était un signe de deuil ; ou bien ils se tiraient des touffes de 
cheveux. Mais la Torah nous l’interdit : עֵינֵיכֶם ין  בֵּ קָרְחָה  ימוּ  תָשִׂ  ne – וְלאֹ 
vous rasez pas entre les yeux. Un enfant de Hachem est un aristocrate : 
ם לִהְיוֹת נָאִים .et en conséquence, vous devez être élégant – צְרִיכִים אַתֶּ

C’est un enseignement des versets explicites dans le ‘Houmach : le 
Juif doit avoir belle allure. Lorsque vous marchez dans la rue, vous 
devez faire bonne impression, donner une impression digne. Vous ne 
pouvez pas porter de jeans et marcher en short dans la rue. Il fait chaud 
? Tant pis, votre dignité est prioritaire. Vous êtes un prince et un prince 
doit faire bonne impression sur le monde. C’est un commandement, un 
verset explicite : ם נִים אַתֶּ .Vous êtes Mes enfants – בָּ

Disciples divins
Mais surtout, être un enfant de Hachem, c’est acquérir toutes nos 

attitudes de Sa Torah. C’est l’aspect le plus marquant du fils. Un fils est 
quelqu’un dont l’esprit a été formé par le père. De ce fait, pour nous, les 
enfants de Hachem, le rôle le plus essentiel est de penser à Lui – à Ses 
pratiques, Ses attitudes, Ses Mitsvot et Ses idéaux.



Torat Avigdor : Paracha Bo  11

C’est sous-entendu dans ces termes énoncés par Moché Rabbénou 
au Nom de Hachem : רָאֵל נִי בְכרִֹי יִשְׂ -Israël est Mon premier“ – כֹּה אָמַר ה’ בְּ
né.” Hachem dit : “Je suis en réalité votre Père, Je vous ai engendré, et 
tout ce qui se trouve dans vos esprits vient de Moi.”

Troisième partie : Penser à Hachem
Une Mitsva déplacée ?

À cette époque, lorsque les Bné Israël s’apprêtaient à quitter 
l’Égypte, Hachem nous prescrivit aussitôt la mitsva des Téfilines. C’est 
intéressant. Pourquoi les téfilines ? La matsa, ça pourrait s’entendre. Ou 
le korban Pessa’h, le sacrifice de Pessa’h ou le maror. Ces derniers sont 
liés à la sortie d’Égypte. Mais les téfilines ? Cette mitsva ne peut-elle 
pas attendre le mont Sinaï, comme toutes les autres ?

Réponse : les téfilines, c’est la sortie d’Égypte ! ָיָדְך עַל  לְאוֹת  לְךָ   וְהָיָה 
עֵינֶיךָ ין  בֵּ רוֹן   Ce sera un signe sur ton bras et un mémorial entre tes– וּלְזִכָּ
yeux. Pourquoi ? צְרַיִם חֹזֶק יָד הוֹצִיאֲךָ ה’ מִמִּ י בְּ  Car Hachem t’a fait sortir – כִּ
d’Égypte d’un bras puissant  (Chemot 13:9). Il faut l’entendre au sens 
littéral : “Comme Je te délivre, c’est pourquoi tu portes les téfilines.” En 
d’autres termes, les téfilines nous sont données pour nous rappeler la 
formidable démonstration de Hachem lorsqu’Il nous fit sortir d’Égypte, 
la preuve que Hachem s’intéresse à nous.

Signe d’affection

Les téfilines sont un signe d’élection : nous avons été choisis pour 
la royauté. Si vous observez une sculpture des anciens pharaons, vous 
remarquez un détail intéressant : il porte des téfilines sur la tête. 
Pharaon portait des téfilines de la tête. Bien entendu, ces téfilines ne 
contenaient pas le chéma Israël, mais elles ressemblaient aux nôtres : 
une boîte carrée sur la tête. Personne d’autre n’était autorisé à en 
porter en Égypte ; si vous en placiez sur votre tête, vous étiez décapité. 
Seul Pharaon pouvait en porter, car c’était un signe d’élection, le signe 
qu’il était le fils élu de leur divinité.

Ainsi, lorsque Hachem nous fit sortir d’Égypte, Il dit aux Bné Israël: 
“Je veux que vous placiez ce symbole sur votre tête, car il est temps que 



12  Torat Avigdor : Paracha Bo

le monde sache que vous êtes les élus.” Les téfilines indiquent que nous 
sommes Sa famille, Son ֹעַם קְרוֹבו (Téhilim 148:14).

Vous feriez bien d’y penser lorsque vous portez les téfilines, car la 
Torah l’indique explicitement. Et cela ne s’applique pas uniquement à 
ceux qui les portent. En effet, les téfilines sont la propriété de tout le 
peuple juif, également celle des femmes. La leçon des téfilines s’applique 
également à elles. Les idéaux des téfilines appartiennent à chaque 
membre du peuple. Lorsque notre peuple porte les téfilines, nous nous 
identifions à ce propos de Hachem, lorsqu’Il nous fit sortir d’Égypte : נִי  בְּ

רָאֵל כוֹרִי יִשְׂ .nous sommes tous les enfants de Hachem – בְּ

Relation réciproque

Or, nous devons prendre conscience d’un double objectif. Car ce 
n’est pas la seule exigence que Hachem nous a posée lorsqu’Il nous a 
donné la mitsva des téfilines. Il est dit aussi : ָפִיך בְּ תּוֹרַת ה’  הְיֶה  תִּ  le ,לְמַעַן 
but des téfilines est que la Torah de Hachem soit dans notre bouche. En 
somme, les téfilines sont plus qu’un symbole de notre grandeur, elles 
constituent un symbole de notre obligation.

Nous touchons ici un principe essentiel et mutuel. Le verset dit : 
 Tu as glorifié Hachem, c’est pourquoi Il t’a – אֶת ה’ הֶאֱמַרְתָּ הַיּוֹם … וַה’ הֶאֱמִירְךָ
glorifié (Devarim 26:17-18). C’est réciproque : pourquoi Hachem pense-
t-Il uniquement au peuple juif ? Pensez-vous que le Créateur de 
l’univers ait déclaré sur un coup de tête : רָאֵל כוֹרִי יִשְׂ נִי בְּ ? בְּ

C’est du fait que les enfants d’Israël s’intéressent uniquement à 
Lui. C’est réciproque. “Toi, Hachem, Tu nous as choisi pour être Tes 
enfants et nous devons faire notre part pour devenir Tes enfants, en 
ayant toujours Ta Torah dans notre bouche. C’est notre rôle dans le 
pacte– nous nous engageons à Te soumettre nos esprits pour que Tu 
les façonnes.” C’est pourquoi  les téfilines sont un signe que le Juif doit 
“garder la Torah de Hachem dans sa bouche.”

Torah et vision de la vie

Bien entendu, cela vise surtout les divré Torah. C’est le meilleur 
moyen d’avoir un esprit qui pense avec Hachem. Si vous observez des 
hommes de yéchiva, vous remarquez qu’en marchant de la yéchiva à la 
salle à manger, ils parlent de divré Torah. Ils étudient toute la journée et 



Torat Avigdor : Paracha Bo  13

ne pensent pas à se reposer ; ils parlent de Torah en chemin vers la 
salle à manger. Leurs esprits sont transformés en esprits de Torah.

Mais ce n’est pas uniquement la Guémara. La Torah, ce sont tous 
les idéaux et idées de la Torah.  ָפִיך בְּ הְיֶה תּוֹרַת ה’  תִּ  désigne toute la לְמַעַן 
hachkafat haTorah, l’idéologie de la Torah, et notre réflexion doit s’y 
consacrer exclusivement.

Dans le cas contraire, vous avez également d’autres pères. Si vous 
allez au cinéma ou regardez la télévision, sachez que vous êtes aussi un 
enfant de personnes atteintes de maladies vénériennes.. Et même si 
c’est un programme de télévision “innocent”, c’est sans intérêt. Votre 
père est désormais un comédien doté d’un esprit vil. Vous avez un 
mélange de parents ; vous avez de belles idées délicates dans votre 
esprit, auxquelles vous ajoutez du fumier et mélangez le tout. Béni 
Békhori Israël, nous désirons que seul Hachem crée des idées dans 
notre esprit.

Nous l’affirmons : אֶחָד ה’  אֱלקֵֹינוּ  ה’  רָאֵל  יִשְׂ מַע   .Hachem est Un – שְׁ
E’had signifie qu’Il est le seul ; il n’y a rien à part Lui. ָוְאָהַבְתָּ אֵת ה’ אֱלקֶֹיך 
לְבָבְךָ כָל   vous devez Lui consacrer toutes vos pensées. Le Rambam – בְּ
affirme que vous ne devez avoir aucune autre forme d’intérêt. Il n’y a 
pas d’autre sujet de réflexion et de discussion que Lui

Un peuple déterminé
Certains protestent : pourquoi ne développer aucun autre centre 

d’intérêt ? Vous voulez que nous soyons un peuple étroit d’esprit ?

Non, au contraire, cela signifie que vous êtes ouvert d’esprit. Un 
homme ouvert d’esprit pense à tout ce qui touche Hachem ; à la Torah 
et à tous les concepts d’universalité que l’on retrouve partout, à  la 
sagesse universelle. Le Chass est un grand ouvrage à méditer. Sans 
compter les ouvrages de moussar : le ‘Hovot Halévavot, Messilat 
Yécharim, Chaaré Téchouva, qui sont remplis d’attitudes de Torah. 
Chaque phrase contient des pierres précieuses.

Deuxièmement, le monde de la nature doit vous intéresser. Ces 
sujets sont infinis, et c’est donc un signe d’ouverture d’esprit de penser 
à Hachem ָלְבָבְך כָל   Si vous pensez à Hachem, vous pensez à tous les .בְּ
objets de la Création. Ce sujet est infini, tout comme Il est infini. Il y a 
tant à penser que, même en vivant mille ans, vous accomplirez une 
petite part du rôle important qui vous incombe.



14  Torat Avigdor : Paracha Bo

Les Téfilines saintes
Et les téfilines nous enseignent que pendant toutes ces années, 

vous ne pensez qu’à Hachem. C’est pourquoi, autrefois, nos ancêtres 
portaient les téfilines toute la journée – à l’origine, chaque Juif était 
reconnu de loin grâce à ses téfilines. Aujourd’hui, comme nous ne nous 
faisons pas confiance sur une conduite parfaite en portant les téfilines, 
nous les retirons au bout d’un certain temps. Mais à l’origine, en tout 
temps, le but était que chaque Juif sache que Hachem pense 
exclusivement à nous et que nous ne pensons qu’à Lui.

Ceci nous amène au secret des téfilines de Hachem. Cette idée 
nous paraît étrange, mais la Guémara (Brakhot 6b) affirme que Hachem 
porte des téfilines. Et pourquoi pas ? Les téfilines sont une marque de 
royauté, donc Il mérite certainement d’en porter.

Bien entendu, Hachem ne se rend pas chez un sofer pour 
commander des téfilines qui contiennent un parchemin. Nous en 
déduisons qu’il s’agit d’une figure de style. Mais cette figure de style est 
d’une importance considérable. Car tout comme nos téfilines font 
référence à nos pensées, celles de Hachem désignent ce à quoi Il pense. 
La magnitude de cette idée que le Créateur du monde porte des 
téfilines, est stupéfiante !

De saintes parachiyot
La Guémara s’interroge : ּהו בְּ תִיב  כְּ מָה  עָלְמָא  מָרֵי  דְּ ין  פִלִּ  Qu’est-il – תְּ

écrit dans les téfilines de Hachem ? Dans nos téfilines, il est écrit : מַע  שְׁ

רָאֵל ה’ אֱלקֵֹינוּ ה’ אֶחָד  Il est notre centre d’intérêt unique, notre amour .יִשְׂ
unique. Nous pensons constamment à Lui. Mais que contiennent Ses 
téfilines ?

La Guémara affirme que les téfilines de Hachem contiennent ce 
verset : אָרֶץ בָּ אֶחָד  גּוֹי  רָאֵל  יִשְׂ ךָ  עַמְּ כְּ  Qui est comme toi, Mon peuple – מִי 
Israël ; le seul et unique peuple du monde ! Goy é’had. C’est de cette 
façon que Hachem l’affirme. Mais Il le prononce sans se fatiguer : 
E’haaaaaaaaaaaad ! Il le dit pour toute éternité : “Ils sont Mon peuple 
unique dans ce monde. C’est Mon seul sujet de préoccupation, Mon 
seul intérêt. Tout est pensé pour vous, Mes enfants.” Le sens est bien 
plus large que nous pouvons l’imaginer, mais il est certain que nous 
occupons le cœur de Ses pensées et que tous ses agissements nous 
visent.



Torat Avigdor : Paracha Bo  15

L’esprit divin
Imprégnez-vous de cette idée, car sinon, non seulement vous ne 

comprenez pas la sortie d’Égypte, mais vous ne commencez même pas 
à comprendre la Torah. Le ל הָעוֹלָמוֹת  pense uniquement à qui ? À בּוֹרֵא כָּ
רָאֵל יִשְׂ כוֹרִי  בְּ נִי   Il pense aux Juifs Satmar de Williamsburg ! Il pense à .בְּ
Lakewood et à Méa Chéarim. Il pense aux fidèles de Loubavitch à 
Crown Heights. Il pense à la yéchiva de Mir. Il pense uniquement à eux.

Si nous avons d’autres idées à l’esprit, si nous pensons : “Hachem 
est ֹבוֹדו כְּ הָאָרֶץ  כָל   Il pense également à l’espace. Il pense à la Voie מְלאֹ 
lactée ; Il pense à ce qui se passe de l’autre côté de l’univers”, c’est une 
erreur fatale. Cela va à l’encontre de l’enseignement reçu lors de la 
sortie d’Égypte. Hachem nous regarde uniquement : c’est le principe 
fondamental de l’histoire du monde.

Sa déclaration
Et c’est l’histoire qui débute lorsque Moché Rabbénou demande à 

Pharaon de nous faire sortir d’Égypte. C’est la première chose que 
Moché Rabbénou annonça en entrant dans le palais de Pharaon, car 
c’est le cœur de tout. Qu’a-t-il dit en premier ? רָאֵל נִי בְכרִֹי יִשְׂ  – כֹּה אָמַר ה’ בְּ
Hachem a dit : “Mon fils, Mon premier-né est Israël ”.

C’est pourquoi nous devons taper sur la table et nous le répéter à 
nous-mêmes : nous devons nous remémorer en permanence qui nous 
sommes. Rappelons-nous du jour où Hachem a porté Ses téfilines et a 
déclaré : אָרֶץ  En ce qui Me concerne, les enfants d’Israël sont“ – גּוֹי אֶחָד בָּ
le seul peuple du monde, Mon seul intérêt.” Doté de Son esprit 
formidable et infini, Il déclare : “Il n’y a qu’un seul peuple pour toute 
éternité dans ce monde et le monde futur !”

Notre déclaration
Avec nos cerveaux limités, nous devons nous élever et accomplir 

notre part de cette déclaration en faisant de Lui notre seul et unique 
intérêt. Le peuple juif met également les téfilines et nous nous 
remémorons que cette gloire d’être élu s’accompagne d’une obligation : 
faire de Lui notre Père en nous alignant uniquement aux Siennes.

Nous devons nous montrer à la hauteur de nos obligations et vivre 
autant que possible avec cet idéal d’être Ses enfants en pensant 
exclusivement à Lui et en L’appréciant. C’est le sens de la sortie 



16  Torat Avigdor : Paracha Bo

d’Égypte : Hachem dit : אָרֶץ רָאֵל גּוֹי אֶחָד בָּ ךָ יִשְׂ עַמְּ  ,Pour toute éternité“ – מִי כְּ
Tu es mon seul peuple” et nous répondons : רָאֵל ה’ אֱלקֵֹינוּ ה’ אֶחָד מַע יִשְׂ  – שְׁ
“Pour toute éternité, Tu es notre seul intérêt.”

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Le glorifier

Dans notre paracha, nous nous initions à la mitsva 
des téfilines grâce à laquelle Il nous glorifie et nous 
Le glorifions. En tant qu’enfants et disciples de 
Hachem, nos attitudes et idéaux doivent être 
formés exclusivement par Lui. Cette semaine, 
lorsque je récite le Chéma, je m’arrêterai bli néder 
un instant pour réfléchir à cette leçon : Hachem est 
le point central et unique de notre vie et rien d’autre 
n’a d’importance.

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8VB3

Passez un excellent Chabbath !


