
Béchala’h





Béchala’h

« Demeurez tranquilles » : attendre 
sereinement et avec espérance la 

délivrance d’Hachem

« Ils dirent à Moché : ″N’y avait-il pas de 
tombes en Egypte pour que tu nous amènes 
mourir dans le désert ?″ » (14, 11)

Ce verset est très étonnant : comment les 
Bné Israël purent-ils avoir une telle pensée 
odieuse après avoir vu de leurs propres yeux 
la main puissante d’Hachem faire des 
miracles et des prodiges en Egypte ?

Certains expliquent qu’en fait, à cause de 
l’affolement immense qui les saisit en 
voyant les Egyptiens derrière eux et la mer 
devant eux, ils perdirent l’esprit et leur 
sérénité parce qu’ils sentirent le malheur 
arriver. Lorsqu’un homme en vient à s’affoler 
et que son esprit se trouble, il risque de 
perdre complètement son Emouna ח"ו. Et 
c’est ce que Moché leur répondit sur le 
champ : « N’ayez pas peur, demeurez 
tranquilles, et vous verrez la délivrance 
qu’Hachem accomplira pour vous aujourd’hui. » 
(verset 13) Cela signifiait : ″Demeurez dans 
l’état où vous étiez au début et renforcez-
vous, sans affolement et sans vous 
tourmenter l’esprit. Souvenez-vous de votre 
Créateur qui vous a prodigué du bien jusqu’à 
présent et qui a accompli pour vous des 
miracles et des prodiges en Egypte. Et de ce 
fait : « Vous verrez la délivrance qu’Hachem va 
accomplir pour vous (aussi) aujourd’hui. »″ 

Cet épisode nous enseigne que l’homme 
peut traverser une période de voilement et 
ressentir que toute son existence s’obscurcit. 
Son travail, alors, consiste à veiller à ne pas 
perdre sa sérénité d’esprit et sa patience : « 
Pourquoi crier ? » Au contraire, il devra 
renforcer sa Emouna dans une délivrance 
prochaine et, grâce à ce raffermissement et à 
cette stabilité, il méritera qu’elle survienne 
en un clin d’œil. 

Cet enseignement figure également dans 
le verset de notre Paracha : « Hachem dit à 
Moché : ″Pourquoi cries-tu vers Moi ? Dis aux 
Bné Israël qu’ils voyagent.″ » (14, 15) au sujet 
duquel le Zohar (II, 52b) rapporte que בעתיקא' 
כלא'  Toute cette délivrance ne dépend″] תליא 
que d’Hachem″]. Et le ‘Hozé d’expliquer 
qu’à cet instant, les Bné Israël étaient perdus. 
Ils ignoraient complètement d’où  obtenir de 
l’aide et par quel moyen échapper aux 
Egyptiens, alors que toutes les issues étaient 
bloquées. Ce fut alors que le Saint-Béni-
Soit-Il leur montra la voie de la délivrance 
: ″Qu’ils voyagent !″, leur dit-Il, autrement 
dit : ″Qu’ils quittent les pensées qui les 
tourmentent et n’y songent plus ! Au 
contraire, qu’ils se reposent uniquement 
sur Hachem, car quelle que soit Sa volonté, 
c’est pour le bien″ [C’est le sens de 
l’expression ″Qu’ils voyagent″, comme Rachi 
explique au sujet de l’ange qui dit à Yossef 
en parlant de ses frères : « Ils ont voyagés d’ici 
», sous-entendant : ils étaient ″partis″ de 
l’esprit de fraternité (que l’esprit de fraternité les avait 

quittés)]. Ce point apparait également dans les 
termes qu’emploie le Zohar : ″Tout ne 
dépend que de עתיקא″ (Litt. ″L’Ancien″, c.à.d. Hachem), 
le terme עתיק signifiant également ″quitter″. 
Dès lors, le Zohar exprime par allusion que 
″toute la délivrance ne dépendait que d’une 
chose : quitter les pensées qui tourmentaient 
les Bné Israël et s’en remettre entièrement à 
Hachem″. De fait, grâce à cela, ils méritèrent 
que la mer se fende. De même, le ‘Hozé nous 
donne la signification de l’enseignement de 
nos Sages (Pessa’him 118a) selon lequel ″la 
subsistance de l’homme est difficile comme 
la traversée de la mer Rouge″ : ″Si la 
subsistance d’un homme est difficile, qu’il 
se conduise comme lorsque la mer se fendit, 
à savoir, ‘pas selon ses propres pensées 
mais comme Hachem le désire’.″ Dans le 
même ordre d’idées, il est écrit (Téhilim 55, 23) : 
« Jette ton fardeau sur Hachem », ce qui signifie 
: ″Jette toutes les pensées te suggérant de te 

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Béchala’h

‘débrouiller pour vivre’ et ne te repose que 
sur le Saint-Béni-Soit-Il, en annulant ta 
propre opinion et ta propre volonté’. Ce 
faisant, tu mériteras (fin du verset) : « Et Hachem 
te nourrira. » On peut y trouver une allusion 
supplémentaire dans la Guemara (Chabbat 156a) 
qui enseigne que ″לישראל מזל   et que l’on ″אין 
peut lire de la manière suivante : ″C’est 
seulement lorsque l’homme s’annule [qu’il 
annule ses propres pensées devant la volonté 
Divine ; n.d.t] et qu’il se considère donc 
comme ″אין″ (non existant), qu’il jouira d’une 
abondance dans tous les domaines qui 
dépendent habituellement du מזל (la descendance, 
la longévité, la subsistance). En d’autres termes, 
c’est grâce au אין (à l’annulation de sa personne) que 
viendra le לישראל .(la chance sourira à un juif) מזל 

Et même celui qui sent que toutes les 
voies de la délivrance sont fermées devant 
lui, qui se demande ″d’où me viendra de 
l’aide″ et ne voit aucun moyen, suivant les 
voies naturelles, de s’en sortir ne doit pas 
perdre sa sérénité d’esprit. Qu’il se renforce, 
au contraire, dans son Emouna, parce que 
le pouvoir de délivrance Divine, puisse-t-
elle être grande ou petite, est illimité. 
Hachem dévoilera un moyen prodigieux 
pour lui en faire bénéficier. 

C’est également le sens de ce qui est écrit 
dans notre Paracha (15, 23-25) : « Ils arrivèrent à 
Mara, et ils ne purent boire les eaux de Mara 
parce qu’elles étaient amères ; c’est pourquoi on 
appela son nom Mara (″amère″). Il cria vers Hachem 
et Hachem lui montra un bois qu’il jeta dans les 
eaux et les eaux s’adoucirent. » Il existe une 
question connue au sujet de ces versets : 
pourquoi appeler cet endroit ″Mara″, alors 
qu’après le miracle, les eaux devinrent 
douces ; il aurait, a priori, mieux convenu 
d’appeler ce lieu ″Métouka″ (″douce″). 

Le Rav de Kazmir explique que lorsque 
les Bné Israël burent des eaux et en sentirent 
l’amertume, ils crièrent vers le Ciel en 
demandant : ″Père, envoie-nous des eaux 
douces pour abreuver ce peuple si nombreux 
!″ Et ils firent alors toutes sortes de calculs 
sur les miracles que le Saint-Béni-Soit-Il allait 
accomplir pour leur apporter à boire. 

Néanmoins, il y eut une chose qu’ils 
n’imaginèrent pas : que le Saint-Béni-Soit-
Il allait adoucir les eaux amères elles-
mêmes et qu’ils vivraient grâce à ces mêmes 
eaux ! Dans son commentaire sur le verset 
(Téhilim 130, 7) : « Il multiplie pour lui le rachat », 
le Rav de Lekhvitch exprima la même idée : 
Le Saint-Béni-Soit-Il possède de multiples 
voies pour racheter son peuple…

Le ″Emet Lé Yaakov″ (le fils du ″Saraf″ de 
Maglinsa) écrit aussi à ce sujet :

« Moché Rabbénou vit que les Bné Israël 
se trouvaient dans une immense détresse de 
laquelle il n’y avait aucun moyen de sortir. 
Ils étaient entièrement cernés de toutes parts, 
d’un côté, par la mer, de l’autre, par les 
Egyptiens, et de ceux restants, par des 
serpents et des scorpions. Les Bné Israël 
eux-mêmes se virent acculés et furent 
soudain saisis d’une frayeur terrible et 
crièrent vers Hachem, le cœur brisé. Alors, 
Moché Rabbénou les encouragea en leur 
disant : « Soyez rassurés, car même si vous 
vous considérez comme perdus, que vous 
pensez qu’il n’y a aucune issue, cependant, 
vous verrez rapidement aujourd’hui 
qu’Hachem vous délivrera. » Il en est de 
même, dans chaque génération, et également 
à notre époque : nous sommes cernés de 
toutes parts, d’un côté par la ″mer″, ″la 
subsistance de l’homme étant difficile comme 
la traversée de la mer Rouge″, de l’autre, par 
les Egyptiens, qui se manifestent aujourd’hui 
sous forme d’un asservissement aux nations, 
et des deux autres par les ″serpents et les 
scorpions″, à savoir les obstacles à notre 
service Divin, le Yetser ou les vicissitudes de 
l’existence. Cependant, ne vous découragez 
pas ח"ו, car vous êtes avec Hachem ! 
Renforcez-vous et appelez Hachem de 
toutes vos forces. Très rapidement la 
délivrance germera pour vous dans tous les 
domaines.

Le verset : « Tenez-vous tranquilles » est 
porteur du même enseignement, à savoir : 
″renforcez-vous afin de ne pas vous 
décourager″ ח"ו, et cette délivrance elle-
même qu’Hachem accomplira pour vous 



 Au Puits de La Paracha - Béchala’h 5

aujourd’hui (sur la mer Rouge), sera pour vous 
un soutien dans toutes les générations. Car 
de même que « vous verrez la délivrance 
qu’Hachem accomplira pour vous aujourd’hui », 
il en sera ainsi éternellement : dans chaque 
génération, si vous revenez vers Hachem et 
vous adressez à Lui sincèrement, Il vous 
prendra en pitié rapidement et vous sortira 
de l’étroitesse en vous menant vers la 
largesse et de l’asservissement vers la 
délivrance. Puisse tout ceci se produire de 
nos jours et rapidement ! Amen. 

Rav Na’hman de Breslev raconta une fois 
l’histoire d’un juif très pauvre qui, pour 
vivre, ramassait du sable pour préparer du 
ciment. Ce travail suffisait à peine à lui 
rapporter un peu de pain et un peu d’eau 
pour sa famille. Un jour, en creusant dans 
les dunes, il trouva une pierre précieuse. Il 
se hâta d’aller chez le joaillier demander son 
avis sur le joyau qu’Hachem lui avait 
procuré. Ce dernier s’émerveilla de la qualité 
de la pierre et lui dévoila qu’elle valait une 
fortune. « Néanmoins, ajouta-t-il, il n’y a 
personne dans notre région qui est assez 
riche pour te l’acheter à sa véritable valeur. 
Rends-toi en Angleterre. Là-bas, tu trouveras 
des acquéreurs qui s’arracheront cette pierre 
et te paieront un bon prix. »

Malheureusement, ce juif ″pauvre-riche″ 
n’avait même pas quelques pièces pour 
voyager de chez lui jusqu’au port d’où les 
bateaux prenaient le large. Il vendit donc 
tous ses (maigres) biens, demanda l’aumône et 
emprunta de l’argent aux uns et aux autres 
et réussit ainsi à réunir de quoi se rendre au 
port. Toutefois, il lui manquait encore de 
quoi payer la traversée en bateau. Que fit-il 
? Il alla voir le commandant de bord, et se 
présenta à lui comme un riche commerçant 
connu. ll lui montra même la pierre qu’il 
avait en main. Le commandant se hâta de 
l’introduire dans une chambre splendide où 
il séjournerait tout le temps de ce long 
voyage. Il ordonna en outre à ses domestiques 
de le servir selon son rang et d’exaucer tous 
ses désirs dès qu’il les exprimerait. Lui-
même lui rendait visite de temps à autre afin 

de s’entretenir avec ce ″commerçant″ si 
intelligent.

Chaque jour, au moment de son repas, le 
juif posait la pierre précieuse sur la table à 
laquelle il mangeait afin de la contempler et 
de jouir de sa vue. Un jour, le sommeil le 
gagna à la fin du repas. Le serviteur, qui 
entra quelques instants après pour 
débarrasser les restes, souleva la nappe de la 
table et la secoua en jetant ainsi tout ce 
qu’elle contenait dans les profondeurs de la 
mer.

Dès qu’il ouvrit les yeux, le juif se mit à 
trembler en se rendant compte du terrible 
malheur qui était arrivé : toute sa richesse 
s’était noyée dans la mer ! Durant un instant, 
il faillit succomber au désespoir. Cependant, 
il se ressaisit et se mit à réfléchir : « Si la 
chose se sait, le commandant (qui n’est qu’un goy 
cruel) comprendra que je ne suis qu’un 
″pauvre juif″ et il me jettera sans tarder par-
dessus bord pour rejoindre la pierre ″de 
mémoire bénie″ dans les profondeurs de la 
mer’’. Par conséquent, il décida de garder le 
même visage joyeux qu’auparavant, en 
profitant des domestiques comme il l’avait 
fait jusqu’alors.

Le même jour, le commandant lui rendit 
visite (il fit alors beaucoup d’effort pour conserver une 
mine sereine et joyeuse) et lui dit : « Je désire 
m’entretenir avec toi de choses secrètes. 
J’achète du blé dans l’une des îles sur le 
trajet. Toutefois, je crains de le faire entrer 
en Angleterre à cause de la douane. Je 
voudrais te demander la permission de 
mettre toute la marchandise à ton nom car 
je sais que tu es un homme droit. » Le juif 
accepta avec joie, sachant que de toute façon, 
il n’avait rien à lui. Or, en descendant du 
navire, le commandant rendit l’âme sans 
laisser d’héritier après lui et toute la récolte 
demeura donc dans la propriété du juif qui 
s’enrichit ainsi considérablement.

On pourra apprendre de là comment se 
renforcer et conserver sa Emouna. En fait, la 
pierre précieuse n’était pas destinée à ce juif 
; la preuve était qu’il la perdit et qu’il ne lui 
en resta pas le moindre souvenir. En 



6 Au Puits de La Paracha - Béchala’h

revanche, la ″récolte″, elle, lui était destinée, 
qu’Hachem fasse en sorte qu’elle lui reste 
dans les mains en est la preuve. Mais, tout 
cela fut rendu possible que parce qu’il se 
ressaisit de toutes ses forces et ne se laissa 
pas aller au découragement, malgré la 
difficulté de la situation. Car s’il avait 
succombé à la tristesse, non seulement il 
n’aurait pas reçu cette récolte, mais en outre, 
sa vie aurait été en péril, parce que le 
commandant se serait dépêché de le jeter 
dans la mer. « Heureux est l’homme qui ne 
T’oublie pas et la personne qui fait des efforts 
pour Toi ! »

« Le peuple sortit et ils le récoltèrent » : 
l’inquiétude et le manque de con iance 

éloignent la délivrance

« Hachem dit à Moché : ″Me voici prêt à vous 
faire descendre le pain du Ciel.″ Le peuple sortit 
et ils le récoltèrent chaque jour. » (16, 4)

Le Noam Elimélekh explique que le Saint-
Béni-Soit-Il parla ainsi à Moché : Me voici 
prêt à vous faire descendre le pain et à 
déverser sur vous votre subsistance du ciel. 
Mais, puisque le peuple sortit et ils le 
récoltèrent, autrement dit qu’ils manquèrent 
de confiance et qu’ils ″sortirent″ des limites 
du raisonnable, « ils le récoltèrent chaque 
jour » : ils seront forcés de sortir chaque jour 
pour leur subsistance.

Pour reprendre ses propres mots, 
empreints de sainteté : « Car le Saint-Béni-
Soit-Il leur dit : ″Concernant votre besoin de 
subsistance, sachez que Je suis en tout temps 
et en toute circonstance, prêt et disposé à 
prodiguer, à chacun et quotidiennement, sa 
subsistance du Ciel. « Le peuple sortit (…) », 
cela signifie que lorsqu’un homme manque 
de confiance en D. et qu’il sort des limites 
du bon sens et du convenable qui consiste à 
placer sa confiance en Hachem, alors : « ils 
le récoltèrent chaque jour » : l’homme est alors 
obligé de renouveler ses efforts chaque jour 
pour ″récolter″ sa subsistance. Car s’il avait 
confiance d’un cœur intègre, sa subsistance 
lui serait assurée sans aucune peine ni 

contrainte, telle la pluie qui tombe sans 
effort. »

Le Chéfa ‘Haïm rapporte à ce sujet 
l’histoire extraordinaire qui suit :

Une fois, Rav ‘Haïm Vital déclara que si 
un homme place sa confiance en Hachem, le 
Saint-Béni-Soit-Il pourvoira à tous ses 
besoins, sans même qu’il ne fasse quoi que 
ce soit et sans effort personnel. Parmi 
l’assemblée, se trouvait un juif simple qui 
prit ses paroles très à cœur, au point qu’il se 
résolut, avec une foi innocente, à ne plus 
s’occuper de son commerce et à se consacrer 
entièrement, à la place, à l’étude de la Torah. 
Les non-juifs qui vinrent alors à son magasin 
se moquèrent de lui en le voyant étudier et 
furent stupéfaits d’entendre qu’il avait arrêté 
de travailler en plaçant sa confiance en 
Hachem. Quelques jours après, un goy entra 
dans sa boutique en tenant un lourd manteau 
de fourrure qu’il avait acheté pour une 
somme modique et qu’il désirait vendre au 
juif. Ce dernier l’informa de sa décision de 
cesser son commerce, mais le goy se mit à 
lui parler sur un ton de reproche. En posant 
la fourrure sur le comptoir, il lui dit :

« Je laisse ce manteau de fourrure chez 
toi parce qu’il est lourd à porter. Lorsque tu 
en auras l’occasion, paie-moi ce qu’il vaut ! 
» Après le départ du goy, le juif voulut 
ranger la fourrure. Or, celle-ci se déchira et 
des pièces d’or en tombèrent ! Ce juif avait 
un voisin qui avait entendu que la promesse 
de Rav ‘Haïm Vital s’était accomplie et il 
voulut lui aussi cesser de travailler. « Ainsi, 
pensa-t-il, je mériterai également une 
fourrure avec des pièces d’or ! » Cependant, 
l’histoire ne se répéta pas. Après plusieurs 
semaines, cet homme se rendit chez le Rav 
et lui en demanda la raison. « Ton ami, lui 
répondit le Rav, a eu une confiance aveugle 
en Hachem. Il ne savait pas d’où Il lui 
procurerait sa subsistance, et malgré tout, il 
s’en est remis à Lui. Toi, en revanche, tu as 
compté sur une fourrure. Lorsqu’un homme 
a sa propre idée de la manière dont lui 
viendra sa subsistance, il ne bénéficie pas 
de la délivrance d’Hachem ! » 



 Au Puits de La Paracha - Béchala’h 7

Dans le même ordre d’idées, le ‘Hidouché 
Harim explique un autre passage de notre 
Paracha (17, 1-3) : « Ils campèrent à Réfidim et il 
n’y avait pas d’eau à boire pour le peuple. Le 
peuple se disputa avec Moché et lui dit : ″Donne-
nous de l’eau (…).″ Le peuple eut soif d’eau 
là-bas et le peuple se plaignit à Moché. » A 
priori, ces versets nécessitent une explication 
: pourquoi après ″il n’y avait pas d’eau à 
boire″, répète-t-on : ″Le peuple eut soif d’eau″ 
?

« C’est qu’en vérité, explique-t-il, le Saint-
Béni-Soit-Il dirige le monde entier, tout 
provient de Lui, et c’est Lui qui fait vivre 
sans cesse toutes les créatures. Il prodigue 
également Sa bonté pour subvenir aux 
besoins des Bné Israël. Néanmoins, lorsque 
l’homme s’inquiète, s’affole pour obtenir sa 
subsistance et n’a pas confiance dans le fait 
que c’est Hachem qui pourvoit aux besoins 
de tous, il entrave par là l’abondance. Il 
affaiblit la force d’En-Haut au point 
d’arrêter complètement cette abondance et 
se provoque une perte à lui-même. »

A présent, la répétition apparente des 
versets s’explique : 

En effet, au début, ils n’avaient pas du 
tout soif d’eau. Néanmoins, lorsqu’ils virent 
« qu’ils campèrent à Réfidim et qu’il n’y avait 
pas d’eau », ils craignirent d’en manquer par 
la suite. Ils commencèrent alors à se disputer 
avec Moché, lui disant : ″Donne-nous de 
l’eau !″ Et c’est cette crainte sur un éventuel 
manque d’eau qui entraina que, pour de 
bon, le peuple eut soif d’eau. D’où la 
répétition et le rajout de la mention ″le peuple 
eut soif d’eau″ (la première fois, pour décrire leur 
crainte, et la deuxième fois pour dire qu’ils eurent réellement 
soif).

Dès lors, celui qui est convaincu 
qu’Hachem lui donnera sa subsistance, car 
″Celui qui a créé ce jour, a créé aussi sa 
subsistance″ (Mékhilta Béchala’h, 2), recevra du 

Saint-Béni-Soit-Il un bon salaire. Car Hachem 
récompense généreusement tous ceux qui 
croient sincèrement en Son Nom.

Et c’est aussi pour cette raison que dans 
le Choul’hane Aroukh (1, 5) figure la décision 
suivante : il est bien de dire (chaque jour) la 
Paracha de la manne, et que Rabbénou 
Bé’hayé écrit (16, 20) : ″C’est une tradition 
chez les Sages que quiconque lit la Paracha 
de la manne chaque jour est assuré de ne 
jamais manquer de nourriture.″ Et même le 
Tachbets (456) écrit au nom du Yérouchalmi 
que ″quiconque dit la Paracha de la manne 
chaque jour est assuré de ne jamais 
manquer de nourriture″, et il rajoute : ″Et 
j’en suis garant″, ce qui signifie qu’un 
homme devra toujours se rappeler vers qui 
se tourner lorsqu’il rencontre des difficultés 
dans sa subsistance ou dans d’autres 
domaines.

Bien qu’une part d’efforts personnels 
(″Hichtadloute″) soit nécessaire, néanmoins, 
l’homme est tenu de se rappeler qu’elle ne 
sert à rien et que sa subsistance lui est 
octroyée uniquement selon ce qui a été 
décrété pour lui dans le Ciel. Dès lors, il 
placera sa confiance en Hachem et ne se 
laissera pas gagner entièrement par 
l’inquiétude.

Certains voient une allusion à cette 
attitude dans le Minhag répandu en Israël 
de nourrir les oiseaux durant le Chabbat 
Shira. Car, généralement, lorsqu’un oiseau 
s’approche de la nourriture, il baisse sa tête, 
l’avale et immédiatement après, il relève la 
tête vers le haut, puis à nouveau, il baisse 
la tête et la lève à nouveau, et ainsi de suite. 
De même, dans le domaine de la subsistance, 
même si nous avons le devoir de faire notre 
Hichtadloute, néanmoins, nous devons 
toujours nous souvenir de lever 
immédiatement la tête et les yeux vers le 
Ciel, en sachant que le Saint-Béni-Soit-Il 
est Celui qui nous la fait parvenir !


