Bechala'h



FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

Béchala’h

« Demeurez tranquilles » : attendre
sereinement et avec espérance la
délivrance d’Hachem

« IlIs dirent a Moché : "N’y avait-il pas de
tombes en Egypte pour que tu mnous amenes
mourir dans le désert ?" » (14, 11)

Ce verset est tres étonnant : comment les
Bné Israél purent-ils avoir une telle pensée
odieuse apres avoir vu de leurs propres yeux
la main puissante d’'Hachem faire des
miracles et des prodiges en Egypte ?

Certains expliquent qu’en fait, a cause de
I'affolement immense qui les saisit en
voyant les Egyptiens derriere eux et la mer
devant eux, ils perdirent l'esprit et leur
sérénité parce qu’ils sentirent le malheur
arriver. Lorsqu'un homme en vient a s’affoler
et que son esprit se trouble, il risque de
perdre completement son Emouna vr. Et
c'est ce que Moché leur répondit sur le
champ : « N’ayez pas peur, demeurez
tranquilles, et wous wverrez la délivrance
qu’Hachem accomplira pour vous aujourd hui. »
(verset 13) Cela signifiait : "Demeurez dans
I'état ou vous étiez au début et renforcez-
vous, sans affolement et sans vous
tourmenter 'esprit. Souvenez-vous de votre
Créateur qui vous a prodigué du bien jusqu’a
présent et qui a accompli pour vous des
miracles et des prodiges en Egypte. Et de ce
fait : « Vous verrez la délivrance qu’Hachem va
accomplir pour vous (aussi) aujourd hui. »"

Cet épisode nous enseigne que 1’homme
peut traverser une période de voilement et
ressentir que toute son existence s’obscurcit.
Son travail, alors, consiste a veiller a ne pas
perdre sa sérénité d’esprit et sa patience : «
Pourquoi crier ? » Au contraire, il devra
renforcer sa Emouna dans une délivrance
prochaine et, grace a ce raffermissement et a
cette stabilité, il méritera qu’elle survienne
en un clin d’ceil.

Cet enseignement figure également dans
le verset de notre Paracha : « Hachem dit a
Mocheé : "Pourquoi cries-tu vers Moi ? Dis aux
Bné Israél qu’ils voyagent." » (14, 15) au sujet
duquel le Zohar (i, 52b) rapporte que NPy
N2 o0 ["Toute cette délivrance ne dépend
que d’Hachem"]. Et le ‘Hozé d’expliquer
qu’a cet instant, les Bné Israél étaient perdus.
IIs ignoraient complétement d’ot obtenir de
I'aide et par quel moyen échapper aux
Egyptiens, alors que toutes les issues étaient
bloquées. Ce fut alors que le Saint-Béni-
Soit-Il leur montra la voie de la délivrance
: "Qu’ils voyagent !", leur dit-Il, autrement
dit : "Qu’ils quittent les pensées qui les
tourmentent et n’y songent plus ! Au
contraire, qu’ils se reposent uniquement
sur Hachem, car quelle que soit Sa volonté,
c’est pour le bien"” [Cest le sens de
I'expression "Qu’ils voyagent”, comme Rachi
explique au sujet de I'ange qui dit a Yossef
en parlant de ses freres : « IIs ont voyagés d’ici
», sous-entendant : ils étaient "partis” de
l’esprit de fraternité (que I'esprit de fraternité les avait
quittes)]. Ce point apparait également dans les
termes qu’emploie le Zohar : "Tout ne
dépend que de nprny” (Litt. "L” Ancien”, c.a.d. Hachem),
le terme pny signifiant également "quitter”.
Dés lors, le Zohar exprime par allusion que
"toute la délivrance ne dépendait que d'une
chose : quitter les pensées qui tourmentaient
les Bné Israél et s’en remettre entiérement a
Hachem". De fait, grace a cela, ils mériterent
que la mer se fende. De méme, le “‘Hozé nous
donne la signification de I'enseignement de
nos Sages (Pessahim 118a) selon lequel "la
subsistance de '’homme est difficile comme
la traversée de la mer Rouge” : "Si la
subsistance d’'un homme est difficile, qu’il
se conduise comme lorsque la mer se fendit,
a savoir, ‘pas selon ses propres pensées
mais comme Hachem le désire’.” Dans le
méme ordre d’idées, il est écrit (Téhilim 55, 23) :
« Jette ton fardeau sur Hachem », ce qui signifie
: "Jette toutes les pensées te suggérant de te



4

Au Puits de La Paracha - Béchala’h

‘débrouiller pour vivre’ et ne te repose que
sur le Saint-Béni-Soit-Il, en annulant ta
propre opinion et ta propre volonté’. Ce
faisant, tu mériteras (fin du verset) : « Et Hachem
te nourrira. » On peut y trouver une allusion
supplémentaire dans la Guemara (Chabbat 156a)
qui enseigne que "oxwrd tmy N et que l'on
peut lire de la maniere suivante : "C’est
seulement lorsque I'homme s’annule [qu’il
annule ses propres pensées devant la volonté
Divine ; n.d.t] et qu’il se considere donc
comme "pN" (non existant), qu’il jouira d’une
abondance dans tous les domaines qui
dépendent habituellement du 2 (1a descendance,
la longévité, la subsistance). En d’autres termes,
c’est gréce au PN (a I'annulation de sa personne) que
viendra le dxwrbh 5 (la chance sourira a un juif).

Et méme celui qui sent que toutes les
voies de la délivrance sont fermées devant
lui, qui se demande "d’ou me viendra de
I'aide” et ne voit aucun moyen, suivant les
voies naturelles, de s’en sortir ne doit pas
perdre sa sérénité d’esprit. Qu’il se renforce,
au contraire, dans son Emouna, parce que
le pouvoir de délivrance Divine, puisse-t-
elle étre grande ou petite, est illimité.
Hachem dévoilera un moyen prodigieux
pour lui en faire bénéficier.

C’est également le sens de ce qui est écrit
dans notre Paracha (15, 23-25) : « Ils arriverent a
Mara, et ils ne purent boire les eaux de Mara
parce qu’elles étaient ameéres ; c’est pourquoi on
appela son nom Mara (‘amere”). Il cria vers Hachem
et Hachem lui montra un bois qu'il jeta dans les
eaux et les eaux s’adoucirent. » Il existe une
question connue au sujet de ces versets
pourquoi appeler cet endroit "Mara", alors
qu'apres le miracle, les eaux devinrent
douces ; il aurait, a priori, mieux convenu
d’appeler ce lieu "Métouka" ("douce”).

Le Rav de Kazmir explique que lorsque
les Bné Israél burent des eaux et en sentirent
I'amertume, ils crierent vers le Ciel en
demandant : "Pere, envoie-nous des eaux
douces pour abreuver ce peuple si nombreux
I" Et ils firent alors toutes sortes de calculs
sur les miracles que le Saint-Béni-Soit-1I allait
accomplir pour leur apporter a boire.

Néanmoins, il y eut une chose qu’ils
n’imaginérent pas : que le Saint-Béni-Soit-
Il allait adoucir les eaux améres elles-
mémes et qu’ils vivraient grace a ces mémes
eaux ! Dans son commentaire sur le verset
(Téhilim 130, 7) : « Il multiplie pour lui le rachat »,
le Rav de Lekhvitch exprima la méme idée :
Le Saint-Béni-Soit-Il possede de multiples
voies pour racheter son peuple...

Le "Emet Lé Yaakov" (le fils du "Saraf’ de
Maglinsa) €crit aussi a ce sujet :

« Moché Rabbénou vit que les Bné Israél
se trouvaient dans une immense détresse de
laquelle il ny avait aucun moyen de sortir.
Ils étaient entiérement cernés de toutes parts,
d’un coté, par la mer, de l'autre, par les
Egyptiens, et de ceux restants, par des
serpents et des scorpions. Les Bné Israél
eux-mémes se virent acculés et furent
soudain saisis d’une frayeur terrible et
crierent vers Hachem, le cceur brisé. Alors,
Moché Rabbénou les encouragea en leur
disant : « Soyez rassurés, car méme si vous
vous considérez comme perdus, que vous
pensez qu’il n'y a aucune issue, cependant,
vous verrez rapidement aujourd’hui
qu'Hachem vous délivrera. » Il en est de
méme, dans chaque génération, et également
a notre époque : nous sommes cernés de
toutes parts, d'un coté par la "mer”, "la
subsistance de 'homme étant difficile comme
la traversée de la mer Rouge”, de I'autre, par
les Egyptiens, qui se manifestent aujourd hui
sous forme d’un asservissement aux nations,
et des deux autres par les "serpents et les
scorpions”, a savoir les obstacles a notre
service Divin, le Yetser ou les vicissitudes de
'existence. Cependant, ne vous découragez
pas Y'nm, car vous étes avec Hachem !
Renforcez-vous et appelez Hachem de
toutes vos forces. Tres rapidement la
délivrance germera pour vous dans tous les
domaines.

Le verset : « Tenez-vous tranquilles » est
porteur du méme enseignement, a savoir :
"renforcez-vous afin de ne pas vous
décourager” v'm, et cette délivrance elle-
méme qu'Hachem accomplira pour vous



Au Puits de La Paracha - Bechala’h

5

aujourd’hui (sur la mer Rouge), Sera pour vous
un soutien dans toutes les générations. Car
de méme que « wous verrez la délivrance
qu’Hachem accomplira pour vous aujourd hui »,
il en sera ainsi éternellement : dans chaque
génération, si vous revenez vers Hachem et
vous adressez a Lui sincérement, IlI vous
prendra en pitié rapidement et vous sortira
de l'étroitesse en vous menant vers la
largesse et de I’asservissement vers la
délivrance. Puisse tout ceci se produire de
nos jours et rapidement ! Amen.

Rav Na’hman de Breslev raconta une fois
I'histoire d'un juif tres pauvre qui, pour
vivre, ramassait du sable pour préparer du
ciment. Ce travail suffisait a peine a lui
rapporter un peu de pain et un peu d’eau
pour sa famille. Un jour, en creusant dans
les dunes, il trouva une pierre précieuse. Il
se hata d’aller chez le joaillier demander son
avis sur le joyau qu'Hachem Ilui avait
procuré. Ce dernier s’émerveilla de la qualité
de la pierre et lui dévoila qu’elle valait une
fortune. « Néanmoins, ajouta-t-il, il n'y a
personne dans notre région qui est assez
riche pour te I'acheter a sa véritable valeur.
Rends-toi en Angleterre. La-bas, tu trouveras
des acquéreurs qui s’arracheront cette pierre
et te paieront un bon prix. »

Malheureusement, ce juif "pauvre-riche"
n‘avait méme pas quelques piéces pour
voyager de chez lui jusqu’au port d’ou les
bateaux prenaient le large. Il vendit donc
tous ses (maigres) biens, demanda I'aumone et
emprunta de l'argent aux uns et aux autres
et réussit ainsi a réunir de quoi se rendre au
port. Toutefois, il lui manquait encore de
quoi payer la traversée en bateau. Que fit-il
? 11 alla voir le commandant de bord, et se
présenta a lui comme un riche commercant
connu. Il lui montra méme la pierre qu’il
avait en main. Le commandant se hata de
I'introduire dans une chambre splendide ou
il séjournerait tout le temps de ce long
voyage. Il ordonna en outre a ses domestiques
de le servir selon son rang et d’exaucer tous
ses désirs des qu’il les exprimerait. Lui-
méme lui rendait visite de temps a autre afin

de s’entretenir avec ce "commercant” si
intelligent.

Chaque jour, au moment de son repas, le
juif posait la pierre précieuse sur la table a
laquelle il mangeait afin de la contempler et
de jouir de sa vue. Un jour, le sommeil le
gagna a la fin du repas. Le serviteur, qui
entra quelques instants apres pour
débarrasser les restes, souleva la nappe de la
table et la secoua en jetant ainsi tout ce
qu’elle contenait dans les profondeurs de la
mer.

Des qu’il ouvrit les yeux, le juif se mit a
trembler en se rendant compte du terrible
malheur qui était arrivé : toute sa richesse
s’était noyée dans la mer ! Durant un instant,
il faillit succomber au désespoir. Cependant,
il se ressaisit et se mit a réfléchir : « Si la
chose se sait, le commandant (qui n’est qu'un goy
cruel) comprendra que je ne suis qu'un
"pauvre juif” et il me jettera sans tarder par-
dessus bord pour rejoindre la pierre "de
mémoire bénie" dans les profondeurs de la
mer”. Par conséquent, il décida de garder le
méme visage joyeux qu’auparavant, en
profitant des domestiques comme il l'avait
fait jusqu’alors.

Le méme jour, le commandant lui rendit
visite (il fit alors beaucoup d’effort pour conserver une
mine sereine et joyeuse) et lui dit « ]e désire
m’entretenir avec toi de choses secretes.
J’achete du blé dans l'une des iles sur le
trajet. Toutefois, je crains de le faire entrer
en Angleterre a cause de la douane. Je
voudrais te demander la permission de
mettre toute la marchandise a ton nom car
je sais que tu es un homme droit. » Le juif
accepta avec joie, sachant que de toute fagon,
il n"avait rien a lui. Or, en descendant du
navire, le commandant rendit 1’dme sans
laisser d’héritier apres lui et toute la récolte
demeura donc dans la propriété du juif qui
s’enrichit ainsi considérablement.

On pourra apprendre de la comment se
renforcer et conserver sa Emouna. En fait, la
pierre précieuse n’était pas destinée a ce juif
; la preuve était qu'il la perdit et qu’il ne lui
en resta pas le moindre souvenir. En



6

Au Puits de La Paracha - Béchala’h

revanche, la "récolte”, elle, lui était destinée,
qu'Hachem fasse en sorte qu’elle lui reste
dans les mains en est la preuve. Mais, tout
cela fut rendu possible que parce qu’il se
ressaisit de toutes ses forces et ne se laissa
pas aller au découragement, malgré Ia
difficulté de la situation. Car s’il avait
succombé a la tristesse, non seulement il
n’aurait pas regu cette récolte, mais en outre,
sa vie aurait été en péril, parce que le
commandant se serait dépéché de le jeter
dans la mer. « Heureux est I'homme qui ne
T’oublie pas et la personne qui fait des efforts
pour Toi ! »

« Le peuple sortit et ils le récoltérent » :
l'inquiétude et le manque de confiance
éloignent la délivrance

« Hachem dit a Moché : "Me voici prét a vous
faire descendre le pain du Ciel." Le peuple sortit
et ils le récolterent chaque jour. » (16, 4)

Le Noam Elimélekh explique que le Saint-
Béni-Soit-1l parla ainsi a Moché : Me voici
prét a vous faire descendre le pain et a
déverser sur vous votre subsistance du ciel.
Mais, puisque le peuple sortit et ils le
récoltérent, autrement dit qu’ils manquerent
de confiance et qu’ils "sortirent" des limites
du raisonnable, « ils le récoltérent chaque
jour » : ils seront forcés de sortir chaque jour
pour leur subsistance.

Pour reprendre ses propres mots,
empreints de sainteté : « Car le Saint-Béni-
Soit-Il leur dit : "Concernant votre besoin de
subsistance, sachez que Je suis en tout temps
et en toute circonstance, prét et disposé a
prodiguer, a chacun et quotidiennement, sa
subsistance du Ciel. « Le peuple sortit (...) »,
cela signifie que lorsqu'un homme manque
de confiance en D. et qu’il sort des limites
du bon sens et du convenable qui consiste a
placer sa confiance en Hachem, alors : « ils
le récolterent chaque jour » : ’homme est alors
obligé de renouveler ses efforts chaque jour
pour "récolter” sa subsistance. Car s’il avait
confiance d’un ceeur integre, sa subsistance
lui serait assurée sans aucune peine ni

contrainte, telle la pluie qui tombe sans
effort. »

Le Chéfa ‘Haim rapporte a ce sujet
I'histoire extraordinaire qui suit :

Une fois, Rav “Hatm Vital déclara que si
un homme place sa confiance en Hachem, le
Saint-Béni-Soit-Il pourvoira a tous ses
besoins, sans méme qu’il ne fasse quoi que
ce soit et sans effort personnel. Parmi
I'assemblée, se trouvait un juif simple qui
prit ses paroles tres a cceur, au point qu’il se
résolut, avec une foi innocente, a ne plus
s’occuper de son commerce et a se consacrer
entierement, a la place, a I'étude de la Torah.
Les non-juifs qui vinrent alors a son magasin
se moquerent de lui en le voyant étudier et
furent stupéfaits d’entendre qu’il avait arrété
de travailler en placant sa confiance en
Hachem. Quelques jours apres, un goy entra
dans sa boutique en tenant un lourd manteau
de fourrure qu’il avait acheté pour une
somme modique et qu’il désirait vendre au
juif. Ce dernier l'informa de sa décision de
cesser son commerce, mais le goy se mit a
lui parler sur un ton de reproche. En posant
la fourrure sur le comptoir, il lui dit :

« Je laisse ce manteau de fourrure chez
toi parce qu'il est lourd a porter. Lorsque tu
en auras l'occasion, paie-moi ce qu’il vaut !
» Apres le départ du goy, le juif voulut
ranger la fourrure. Or, celle-ci se déchira et
des pieces d’or en tomberent ! Ce juif avait
un voisin qui avait entendu que la promesse
de Rav ‘Hatm Vital s’était accomplie et il
voulut lui aussi cesser de travailler. « Ainsi,
pensa-t-il, je mériterai également une
fourrure avec des pieces d’or ! » Cependant,
I'histoire ne se répéta pas. Apres plusieurs
semaines, cet homme se rendit chez le Rav
et lui en demanda la raison. « Ton ami, lui
répondit le Rav, a eu une confiance aveugle
en Hachem. Il ne savait pas d'ou Il lui
procurerait sa subsistance, et malgré tout, il
s’en est remis a Lui. Toi, en revanche, tu as
compté sur une fourrure. Lorsqu’un homme
a sa propre idée de la manieére dont lui
viendra sa subsistance, il ne bénéficie pas
de la délivrance d'Hachem ! »



Au Puits de La Paracha - Bechala’h

7

Dans le méme ordre d’idées, le ‘Hidouché
Harim explique un autre passage de notre
Paracha (17, 1-3) : « Ils campérent a Réfidim et il
n’y avait pas d’eau a boire pour le peuple. Le
peuple se disputa avec Moché et lui dit : "Donne-
nous de l'eau (..)." Le peuple eut soif d’eau
la-bas et le peuple se plaignit a Moché. » A
priori, ces versets nécessitent une explication
: pourquoi apres "il n’y avait pas d’eau a
boire", répete-t-on : "Le peuple eut soif d’eau”
?

« C'est qu’en vérité, explique-t-il, le Saint-
Béni-Soit-I1 dirige le monde entier, tout
provient de Lui, et c’est Lui qui fait vivre
sans cesse toutes les créatures. Il prodigue
également Sa bonté pour subvenir aux
besoins des Bné Israél. Néanmoins, lorsque
I’homme s’inquiete, s’affole pour obtenir sa
subsistance et n’a pas confiance dans le fait
que c’est Hachem qui pourvoit aux besoins
de tous, il entrave par la 1’'abondance. Il
affaiblit la force d’En-Haut au point
d’arréter complétement cette abondance et
se provoque une perte a lui-méme. »

A présent, la répétition apparente des
versets s’explique :

En effet, au début, ils n’avaient pas du
tout soif d’eau. Néanmoins, lorsqu’ils virent
« qu’ils camperent a Réfidim et qu’il n'y avait
pas d’eau », ils craignirent d’en manquer par
la suite. IIs commencérent alors a se disputer
avec Moché, lui disant : "Donne-nous de
I'eau !" Et c’est cette crainte sur un éventuel
manque d’eau qui entraina que, pour de
bon, le peuple eut soif d’eau. D'ou la
répétition et le rajout de la mention "le peuple
eut SOif d’eau (la premiere fois, pour décrire leur
crainte, et la deuxiéme fois pour dire qu’ils eurent réellement

soif).

Deés lors, celui qui est convaincu
qu’'Hachem lui donnera sa subsistance, car
"Celui qui a créé ce jour, a créé aussi sa
subsistance” (Mékhilta Béchala’h, 2), recevra du

Saint-Béni-Soit-I1 un bon salaire. Car Hachem
récompense généreusement tous ceux qui
croient sincérement en Son Nom.

Et c’est aussi pour cette raison que dans
le Choul’hane Aroukh (, 5) figure la décision
suivante : il est bien de dire (chaque jour) la
Paracha de la manne, et que Rabbénou
Bé’hayé écrit (16, 20) : "C’est une tradition
chez les Sages que quiconque lit la Paracha
de la manne chaque jour est assuré de ne
jamais manquer de nourriture.” Et méme le
Tachbets @456) écrit au nom du Yérouchalmi
que "quiconque dit la Paracha de la manne
chaque jour est assuré de ne jamais
manquer de nourriture”, et il rajoute : "Et
jen suis garant’, ce qui signifie qu'un
homme devra toujours se rappeler vers qui
se tourner lorsqu’il rencontre des difficultés
dans sa subsistance ou dans d’autres
domaines.

Bien qu'une part d’efforts personnels
('Hichtadloute”) sOit nécessaire, néanmoins,
I’homme est tenu de se rappeler qu’elle ne
sert a rien et que sa subsistance lui est
octroyée uniquement selon ce qui a été
décrété pour lui dans le Ciel. Des lors, il
placera sa confiance en Hachem et ne se
laissera pas gagner entierement par
I'inquiétude.

Certains voient une allusion a cette
attitude dans le Minhag répandu en Israél
de nourrir les oiseaux durant le Chabbat
Shira. Car, généralement, lorsqu’un oiseau
s’approche de la nourriture, il baisse sa téte,
I'avale et immédiatement apreés, il releve la
téte vers le haut, puis a nouveau, il baisse
la téte et la leve a nouveau, et ainsi de suite.
Deméme, dans le domaine de la subsistance,
méme si nous avons le devoir de faire notre
Hichtadloute, néanmoins, nous devons
toujours nous souvenir de lever
immédiatement la téte et les yeux vers le
Ciel, en sachant que le Saint-Béni-Soit-II
est Celui qui nous la fait parvenir !



