
Bo





Bo

« Il les a faites tenir sur une » : l’essentiel 
est de se renforcer dans l’acquisition de la 

Emouna

« C’est comme cela que vous le mangerez : la 
ceinture sur vos hanches, vos chaussures à vos 
pieds, vos bâtons à la main (…). » (12, 11)

Le Maharil Diskine demande : nous 
tenons pour loi que ″dans tout endroit où la 
Présence Divine se dévoile, il est interdit 
d’être chaussé″, comme lorsque le Saint-
Béni-Soit-Il ordonna à Moché devant le 
buisson ardent : « Enlève les chaussures de tes 
pieds, car l’endroit où tu te tiens est une terre 
sacrée », et le Midrach de commenter (Chémot 
Rabba 2, 6) : ″Dans tout endroit où la Présence 
Divine (Chékhina) se dévoile, il est interdit 
d’être chaussé.″ De même, les Cohanim 
servaient au Beth Hamikdache uniquement 
pieds nus. Pour la même raison, à Yom 
Kippour, il est défendu de porter des 
chaussures, parce que c’est un jour de 
dévoilement particulier de la Chékhina et où 
la sainteté se fait le plus sentir.

Or, cette nuit-même du 15 Nissan, la 
Présence Divine se dévoila en Egypte, 
comme il est écrit (12, 12) : « Et Je passerai dans 
la terre d’Egypte cette nuit-là et Je frapperai tous 
les premiers-nés dans la terre d’Egypte, et Je 
ferai justice de tous les dieux de l’Egypte », que 
nos Sages commentent : ″Moi, et non un 
ange, Moi et non un séraphin, Moi et non un 
émissaire″ (comme nous le disons dans la Haggadah). 
Comment se fait-il alors que le Saint-Béni-
Soit-Il ait ordonné de consommer le 
sacrifice de Pessa’h vos chaussures à vos 
pieds ? A priori, cette nuit-là, il aurait dû 
être interdit d’être chaussé en raison de 
l’immense dévoilement de la Chékhina qui 
s’y manifesta.

Le Maharil Diskine en donne une 
explication édifiante :

Le commandement de consommer le 
sacrifice pascal la ceinture aux hanches, les 

chaussures aux pieds et le bâton à la main 
avait pour but de montrer la force de la 
Emouna des Bné Israël dans leur sortie 
imminente d’Egypte. Ils étaient déjà disposés 
à prendre la route. C’est pourquoi le Saint-
Béni-Soit-Il était même prêt à ″renoncer″ (si 
l’on peut dire) à la défense de se chausser afin 
qu’ils montrent la force de leur Emouna et 
de leur confiance en Lui. L’enseignement à 
en retirer, et ce, pour toutes les générations, 
est qu’il est fondamental et primordial 
d’enraciner la Emouna dans l’esprit, le 
cœur et les moyens d’action.

La période dans laquelle nous nous 
trouvons, celle des ″Chovavim″ est propice à 
un renforcement d’une Emouna simple et 
intègre. Rav Yé’hézkel Lévinstein déclara un 
jour : « Nous nous trouvons dans la période 
des Chovavim. Les gens pieux et fervents 
avaient l’habitude de se renforcer dans leur 
travail spirituel durant ces jours en jeûnant 
et en multipliant les Séli’hot et autres 
démonstrations du même genre. Il semble 
que le point essentiel qui mérite d’être 
renforcé est la Emouna, car ″lorsqu’elle est 
là, tout est là″ (Nédarim 41a) et quiconque se 
renforce dans la Emouna est doté de tout : 
″‘Habacuc est venu et les a toutes fondées (les 
613 Mitsvot) sur une seule : ‘Et le Tsadik vivra 
par sa Emouna’.″ On verra véritablement que 
toutes ces Parachiote, à commencer par 
Chémot, c'est-à-dire celles allant du sortie 
d’Egypte jusqu’à la construction du Michkan, 
toutes traitent du thème de la Emouna. Une 
personne sensée y réfléchira et sa réflexion 
lui donnera la force et la possibilité de 
renforcer sa Emounat Hachem en lui. » 

Il est écrit dans notre Paracha : « Afin que 
tu racontes aux oreilles de ton fils et de ton petit-
fils (…) et vous saurez que Je suis Hachem. » (10, 2)

Le Maharam Chik fait remarquer qu’il 
aurait dû être écrit : ″Et ils sauront que je suis 
Hachem″ puisqu’il s’agit de vos fils et de vos 

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Bo

petits-fils. Pourquoi, dès lors, est-il écrit : 
″vous saurez″ ?

En fait, explique-t-il, au nom de Rav 
Issakhar Dov de Belz, c’est comme lorsque 
quelqu’un désire convaincre son prochain 
d’une chose qui nécessite de la Emouna ou 
lorsqu’il veut qu’il accepte une réprimande 
de sa part. Tout d’abord, il faut que lui-
même croie parfaitement ce qu’il dit et soit 
lui-même un exemple de ce qu’il dit. 
Seulement alors, les paroles qui sortiront de 
son cœur pénètreront celui de ses auditeurs. 
C’est le sens du verset : « Afin que tu racontes 
aux oreilles de ton fils et de ton petit-fils » : pour 
convaincre les autres de la Emouna et qu’ils 
connaissent Hachem, il faut auparavant que 
vous sachiez vous-mêmes que Je suis 
Hachem et que vous en soyez vous-mêmes 
parfaitement convaincus. C’est alors que 
vous pourrez susciter la Emouna dans le 
cœur de vos fils afin qu’ils connaissent 
Hachem.

Sachons qu’il incombe à chaque homme 
d’investir tous ses efforts pour acquérir la 
Emouna et le Bita’hone. Sans quoi, même s’il 
voyait de ses propres yeux la main d’Hachem 
agir, il chercherait encore des excuses en 
disant que c’est le fruit du hasard. Le Grize 
de Brisk l’explique à propos de notre Paracha 
: lorsque Moché avertit Pharaon de la plaie 
des premiers-nés, il lui dit : « Ainsi parle 
Hachem : ″Vers minuit, Je sortirai à l’intérieur 
de l’Egypte″ » (11, 4), et Rachi d’expliquer : 
″Moché dit ‘vers minuit’ et non ‘à minuit’ 
pour que les astrologues de Pharaon ne 
puissent pas se tromper et dire que Moché 
est un menteur. Si l’on y réfléchit, cela 
dépasse l’entendement : on est, en effet, à 
l’approche de la plaie des premiers-nés au 
sujet de laquelle il est écrit : « Et il y aura une 
immense clameur dans toute la terre d’Egypte, 
telle qu’il n’y en a jamais eu et telle qu’il n’y en 
aura jamais plus » (11, 6), et tout le monde vit 
la main d’Hachem qui avait déjà asséné les 
neuf plaies précédentes. Jusqu’à présent, 
rien de ce qu’Hachem avait annoncé ne 
l’avait été en vain. Et malgré tout, Moché 
Rabbénou craignit que, peut-être, les 
astrologues contestent l’heure et prétendent, 

à cause de cela, qu’il ne s’agissait pas d’une 
intervention Divine puisque selon leur 
horaire, la plaie ne s’était pas produite à 
l’heure précise annoncée… Celui qui ne 
croit pas ne verra pas même ce qui est en 
face de ses yeux, alors que celui qui est doté 
d’Emouna voit la main du Créateur même 
dans ce qui est invisible à ses yeux !

Il a déjà été expliqué dans les livres fondés 
sur la cabbale (Chaar Ha Pessoukim du Ari Za’l, Par. 
Vayéchev, et d’autres) qu’une conscience 
superficielle de la Emouna en Hachem est 
insuffisante. En effet, le nom פרעה (Pharaon) est 
constitué des mêmes lettres que הערף (la nuque), 
ce qui signifie que son emprise est à l’endroit 
de la nuque où il tente d’introduire son 
impureté en plaçant une séparation entre le 
cerveau et le cœur (dans la nuque). De la sorte, 
la connaissance de la Emouna ne pénètre 
pas à l’intérieur du cœur de l’homme et ne 
fait pas partie intégrante de son être. ″Sortir 
d’Egypte″ signifie alors sortir de ″l’écorce 
malfaisante″ que constitue cette ″nuque″ afin 
d’en être libéré pour toujours et que notre 
connaissance de la Emouna pénètre bien 
profondément dans notre cœur et que, de ce 
fait, notre conduite soit en accord avec celle-
ci.

Une fois, un médecin demanda au Divré 
‘Haïm de Santz quelle était son occupation.

« Je suis occupé, lui répondit-il, à 
construire un pont ! »

Voyant son étonnement, le Divré ‘Haïm 
lui expliqua qu’il construisait un pont entre 
le cerveau et le cœur (pour contourner la nuque) 
afin de relier ses connaissances figurant dans 
son esprit à l’intérieur de son cœur, pour 
soumettre également celui-ci au service 
d’Hachem.

Si l’on en veut une illustration, le récit-
même de la sortie d’Egypte, dont nous 
sommes tenus de rappeler chaque jour et 
chaque nuit les miracles, en est une. Tout le 
but de ce rappel constant est de renforcer 
notre foi dans la providence individuelle. Et 
il ne suffit donc pas d’en prononcer les mots, 
mais il est nécessaire d’y réfléchir et de 



 Au Puits de La Paracha - Bo 5

penser profondément aux miracles de la 
sortie d’Egypte au point de les ″vivre″. Cela 
ressemble à un homme qui aurait mal à la 
gorge et à qui le médecin aurait donné un 
cachet à sucer afin de faire disparaître la 
douleur. Mais, le patient aurait avalé ce cachet 
sans le sucer, ce qui, évidemment, annulerait 
son efficacité. Là aussi, il faut ″sucer″ le récit 
des plaies, des miracles et des prodiges, et 
quiconque prolonge sa réflexion sur la sortie 
d’Egypte est digne de louanges !

Il était une fois un juif du nom de Rabbi 
Israël Nissanstrok qui habitait la ville de 
Brisk. Cet homme avait été jadis très riche et 
sa table avait rassemblé à la fois la Torah et 
les honneurs... jusqu’à ce que la roue tourne 
et qu’il perde toute sa fortune. Il avait besoin, 
à présent, de plusieurs dizaines de milliers 
de roubles pour rembourser ses dettes et 
acheter une marchandise dont il pourrait 
faire commerce pour retrouver sa situation 
d’autrefois. Il chercha quelqu’un qui pourrait 
accomplir cette Mitsva décrite par le verset : 
« Lorsque tu prêteras à mon peuple », mais en 
vain. N'ayant pas d’autre choix, il entreprit 
de se rendre à Londres, ville où habitait le 
fameux Baron Anchel Rothschild, dans le 
but de lui demander un gros prêt. Mais, il 
n’avait même pas de quoi payer les frais du 
voyage qui devait durer trois mois. Aussi 
vendit-il tout ce que contenait sa maison et 
partagea en deux la recette de cette vente. Il 
en prit une moitié avec lui, et l’autre, il la 
laissa à son épouse pour qu’elle puisse 
acheter de quoi nourrir sa famille jusqu’à 
son retour.

Au terme des trois mois, il mit les pieds 
sur le sol britannique et se hâta de se rendre 
à la demeure du Baron. Quelle ne fut pas sa 
déception, cependant, lorsqu’il vit des 
dizaines et même des centaines ″d’émissaires″ 
faisant la queue devant les employés chargés 
de distribuer des dons qui leur remettaient 
à chacun une demi-pièce d’or, voire une 
entière !

« Que vais-je faire avec une pièce alors 
que j’en ai besoin d’au-moins trois mille 
pour me remettre sur pied ! », pensa-t-il sans 

même sentir que ses yeux, exprimant toute 
sa peine, laissaient couler de chaudes larmes 
sur ses joues.

Les employés du Baron remarquèrent de 
loin toute la scène : ils virent un homme à 
l’allure respectable qui pleurait amèrement 
sur son triste sort. Ils se hâtèrent donc de lui 
dire :

« Nous ne sommes que des employés et 
nous n’avons pas le droit de distribuer plus 
d’une pièce d’or à chacun. Cependant, suis 
notre conseil : reviens la veille de Chabbat 
vers midi. C’est l’heure à laquelle le Baron 
vient pour vérifier les listes de l’argent 
distribué aux pauvres. Confie-lui ta peine. 
Peut-être trouveras-tu grâce à ses yeux et 
obtiendras-tu ainsi son aide ? » 

Le vendredi, Rabbi Israël revint donc à 
l’heure convenue et, en effet, son allure 
gracieuse conquit le cœur du Baron qui 
l’invita à sa table de Chabbat. Durant tous 
les repas de prince auxquels il prit part, 
Rabbi Israël agrémenta la table de paroles 
de Torah qui réjouirent le cœur des convives. 

Le Baron, enchanté de son hôte, lui dit 
pendant le Chabbat-même :

« Reviens me voir dès la fin du Chabbat, 
car je dois te parler. »

A l’issue du Chabbat, ils se retrouvèrent 
tous deux assis, Rabbi Israël faisant le récit 
de son passé. Il raconta qu’il avait lui-même 
été riche et que la roue de la fortune ayant 
tourné, il se retrouvait à présent ruiné. C’est 
pourquoi il avait un besoin d’un prêt urgent 
de plusieurs milliers de roubles.

A ces mots, le Baron lui demanda à 
combien se montait la valeur de toute sa 
richesse dans les meilleures périodes. Il 
réfléchit, et estima que dans les temps les 
plus fastes, il avait possédé des biens d’une 
valeur de dix-mille roubles.

Le Baron s’éclipsa quelques instants dans 
la pièce attenante et en ressortit pour lui 
remettre la somme énorme de dix mille 
roubles dont il lui fit don intégralement. Il 



6 Au Puits de La Paracha - Bo

inscrivit, en outre, son nom, ″Baron Anchel 
de Rothschild″ sur une feuille avec son 
adresse à Londres. Rabbi Israël, interloqué à 
la vue d’une telle somme qu’il n’aurait 
jamais espérée recevoir, se répandit en 
louanges, exprimant sa reconnaissance pour 
une telle générosité. Il fit néanmoins part au 
Baron de son étonnement quant à la raison 
de l’inscription de son adresse. « Auriez-
vous besoin que je la connaisse pour vous 
remercier par écrit ?, lui demanda-t-il.

-Je vois que la malchance vous a poursuivi, 
lui répondit le Baron, au point de vous avoir 
ruiné. Qui sait si, même après avoir reçu une 
telle somme, vous n’allez pas la perdre à 
nouveau ? C’est pourquoi je vous confie 
mon adresse afin de vous éviter un nouveau 
voyage de trois mois. En cas de besoin, 
envoyez-moi votre demande par la poste et 
je vous ferai parvenir encore dix-mille 
roubles. »

Cette histoire peut nous permettre 
d’expliquer le verset (Téhilim 11, 4) : « Il a fait un 
souvenir de Ses prodiges, Hachem est bienveillant 
et miséricordieux » : 

A priori, on peut, en effet, se demander 
quel est le lien entre le fait qu’Il ait fait un 
souvenir de Ses prodiges et Sa bienveillance 
et Sa miséricorde.

D’après ce qui précède, on peut en donner 
une explication extraordinaire : le Saint-
Béni-Soit-Il dit à Ses enfants bien-aimés : « 
Souvenez-vous des prodiges que J’ai 
accomplis pour vos pères lorsqu’ils sont 
sortis d’Egypte. Et lorsque vous vous 
trouverez vous-mêmes soumis à des 
épreuves (à D. ne plaise), rappelez-vous 
l’adresse vers laquelle vous diriger et priez 
afin de susciter en Moi le désir d’accomplir 
de nouveaux miracles en votre faveur. » 
C’est ce qui est écrit : « Il a fait un souvenir 
de Ses prodiges », afin que l’on se rappelle 
tous Ses miracles car « Hachem est 
bienveillant et miséricordieux » et Il désire 
en permanence nous prodiguer à nouveau 
Ses bienfaits. C’est ce qui se produit lorsque 
nous rappelons la sortie d’Egypte et que 

nous Lui exprimons alors notre 
reconnaissance en chantant Ses louanges.

Et de fait, l’essentiel de la gloire des Bné 
Israël est qu’ils soient croyants, descendants 
de croyants, comme il est écrit : « Et ils ne 
prirent même pas de vivres pour la route » (12, 
39), et Rachi d’expliquer : ″Pour faire l’éloge 
d’Israël, qui ne dit pas : comment sortirons-
nous dans le désert sans vivres ? Mais, ils 
eurent foi et ils partirent. C’est ce qui est 
écrit dans le Prophète (Jérémie 2, 2) : « Je me suis 
souvenu de toi, de la bonté de ta jeunesse, de 
l’amour de tes noces, lorsque tu allais après Moi 
dans le désert, dans une terre non ensemencée. 
»″ On voit donc bien que la valeur essentielle 
des Bné Israël réside dans la Emouna 
entière qu’ils eurent à leur sortie d’Egypte 
lorsqu’ils suivirent Hachem sans aucune 
vivres, tellement grande était leur confiance 
en Lui. Cela, le Saint-Béni-Soit-Il s’en 
souvient éternellement !

Voyons un peu quelle est la récompense 
de ceux qui ont foi et confiance en Hachem 
à travers les paroles de Rabbénou Bé’hayé 
sur notre Paracha, à propos du verset (12, 13) 
: « Et Je verrai le sang et Je leur passerai par-
dessus » : 

« Ce n’est pas le sang qui empêche la 
plaie et ni son absence qui amène la plaie. 
Mais, la Torah t’enseigne que celui qui eut 
une foi intègre dans le Saint-Béni-Soit-Il et 
Lui fit confiance, sans aucunement craindre 
Pharaon, sacrifia publiquement 
l’abomination de l’Egypte (puisqu’en offrant le 
sacrifice de Pessa’h, ils immolèrent par là l’idole des Egyptiens) 
et mit le sang du Pessa’h sur les piliers et les 
fronteaux de sa porte, fut considéré comme 
un Tsadik. Confiant en Hachem, celui-ci 
mérita qu’Il le protège de la plaie et de 
l’ange destructeur. »

L’Admour ″Or La Chamaïm″ de Aphta 
(sur notre Paracha) écrit quelque chose 
d’extraordinaire à ce sujet :

« Dans les générations précédentes, la 
réparation de leurs âmes s’effectuait grâce à 
la mortification qui avait pour effet de briser 
les ″écorces maléfiques″ et d’enlever les 



 Au Puits de La Paracha - Bo 7

1. De l’époque des Richonim au moyen-âge (N.d.t).

2. Eléazar Ben Abouya, le Maître de Rabbi Méir, qui devint apostat (N.d.t).

écrans qui le séparent de sa Néchama. Mais 
aujourd’hui, dans la génération qui est 
proche du Machia’h, ces réparations sont 
plus faciles et ne nécessitent pas de 
mortification. Elles s’accomplissent grâce à 
la Emouna, en ayant foi dans le Créateur 
du monde. Et c’est par leur Emouna qu’ils 
auront la vie. »

Rabbi Tsadok Hacohen de Lublin écrit 
que même les fautes les plus graves, sur 
lesquelles le Zohar témoigne que le repentir 
est inefficace, peuvent cependant être 
réparées par une Emouna solide dans le 
Créateur du monde.

« (…) Leur réparation, dit-il, consiste à 
avoir foi dans le fait qu’il n’y a pas de 
″Mikré″ (hasard) mais que tout est dirigé 
d’En-Haut, à avoir une foi parfaite qu’il n’y 
a aucun ″Mikré″ du tout, et à savoir que 
tout ce qui lui arrive, tout est dirigé par une 
intention du Saint-Béni-Soit-Il. Et c’est 
véritablement fondamental et les 613 Mitsvot 
ne sont que des moyens d’arriver à cette 
connaissance que tout vient d’Hachem. Et 
les fautes sont toutes décrites, dans les 
malédictions (Vaykra 26, 27), par le verset : « Si 
vous allez avec Moi ″Kéri″ », qui est un langage 
de ″Mikré″, car elles constituent une 
dérogation à l’ordre normal des choses et 
n’ont pas d’ordre. Les châtiments sont 
également dénommés à cet endroit (dans les 
malédictions, verset 26) : ″’Hamat Kéri″. Grâce à sa 
conviction de l’absence de ″Mikré″, l’homme 
adoucit tous les Dinim et répare toutes les 
fautes. » 

« Le renoncement n’existe pas » : ne 
jamais désespérer de soi ni de sa 

délivrance

« Viens chez Pharaon parce que (כי) J’ai 
appesanti son cœur. » (10, 1)

A priori, ce verset est étonnant : le fait 
d’appesantir le cœur de Pharaon est-il une 

cause et une raison de venir chez lui ? Au 
contraire, c’est une bonne raison de ne pas y 
venir puisque, ayant appesanti son cœur, il 
ne pourra pas écouter la demande de Moché 
de faire sortir les Bné Israël d’Egypte !

Le ‘Hida (Na’hal Kidomim) rapporte qu’il 
trouva dans les écrits de la propre main de 
Rabbénou Chlomo Astruc (contemporain du Ritba 
et du Rane1) qu’il est possible d’expliquer le 
mot כי (″parce que″) dans le sens de ″bien que″. 
Le verset peut alors se lire : « Viens chez 
Pharaon bien que J’aie appesanti son cœur », à 
savoir que même Pharaon le renégat est en 
mesure de se repentir.

[Et cela est également rapporté dans les 
responsa du Maharimat (Ora’h ‘Haïm §8) : Même 
si ″une voix céleste retentit et dit : ‘Revenez, 
enfants rebelles, à l’exception de A’her2’″ 
(‘Haguiga 15a), malgré tout, si A’her s’était 
repenti, on l’aurait accepté (le Maharcha sur la 
Guemara dit également la même chose), parce que ″rien 
ne résiste à la Téchouva″. C’est aussi ce qui 
est suggéré dans la Guemara (Pessa’him 86b) : 
″Tout ce que le maître des lieux te dit de 
faire, fais-le, sauf de sortir″. Cette phrase fait 
allusion au Saint-Béni-Soit-Il, le Maître des 
lieux du monde entier, auquel nous sommes 
tenus d’obéir, sauf lorsqu’il repousse 
l’homme qui cherche à se repentir et qu’Il 
lui dit : ″Sors de ma proximité″. Car telle est 
la volonté du Maître des lieux et il ne fait 
que t’induire en erreur [pour reprendre les 
mots du Réchit ‘Hokhma Chaar Ha 
Kédoucha, 21].]

Suivant ce raisonnement, le ‘Hida 
poursuit en expliquant la suite du verset : « 
Afin que tu racontes aux oreilles de ton fils et du 
fils de ton fils » : 

« C’est pour dire, écrit-il, que raconter 
les prodiges que le Saint-Béni-Soit-Il a 
accomplis constitue aussi un fondement 
essentiel, afin que l’homme ait le libre-
arbitre de pouvoir surmonter son Yetser, 



8 Au Puits de La Paracha - Bo

s’il en a le mérite. » Dès lors, chacun pourra 
ainsi faire un raisonnement a fortiori : si 
même Pharaon était en mesure de faire ce 
qui convient à Hachem, il est certain que 
chaque juif peut s’éveiller au repentir 
complet, même s’il se trouve dans l’état le 
plus misérable. Car, fût-il tombé le plus bas 
que l’on puisse imaginer, il est clair qu’il 
n’est pas encore parvenu à la bassesse de 
Pharaon le renégat.

Le Sefat Emet (an. 5631(1871)) voit, à ce sujet, 
l’allusion à un grand principe : il arrive 
fréquemment que les gens désirent servir 
Hachem. Dès qu’ils commencent, une 
véritable armée du Yetser Hara et de ses 
sbires se dresse sur leur passage afin de les 
décourager et les faire renoncer à leurs 
bonnes résolutions.

C’est à cette fin qu’Hachem ordonne : « 
Viens chez Pharaon », sous-entendu : ″Ne 
t’émeus pas de tous ces obstacles qui 
t’empêchent de te rapprocher de Moi et de 
la sainteté, « car J’ai appesanti son cœur » : ces 
obstacles n’ont aucune force propre, c’est 
Moi qui les ai placés afin d’augmenter ta 
récompense et ils te sont bénéfiques. 
Pourquoi en avoir peur ? Même si tu 
trébuches (à D. Ne plaise), ne prends pas la chose 
autant à cœur, car une immense récompense 
est réservée à ceux qui se relèvent de leur 
chute sans céder au découragement !″

Le Midrach qui suit (Chémot Rabba 19, 5) 
montre à quel point l’amour que porte le 
Saint-Béni-Soit-Il à chaque juif est grand et 
fort :

« Hachem appela Moché et lui dit : ″Va 
faire circoncire les Bné Israël (…).″ Et nombre 

d’entre eux n’acceptèrent pas. Le Saint-Béni-
Soit-Il ordonna alors à Moché de faire le 
sacrifice de Pessa’h. Et lorsque Moché 
s’exécuta, Hachem ordonna aux quatre vents 
du monde de répandre l’odeur de la viande 
rôtie qui se dégageait du sacrifice, dans les 
quatre directions de la Terre, comme il est 
dit : ″Réveille-toi au nord, et viens au sud″ (Chir 
Hachirim 4, 16). Et elle se propagea jusqu’à une 
distance de quarante jours de marche. Alors, 
les Bné Israël furent saisis de l’envie de 
manger de la viande du Pessa’h. Ils se 
rassemblèrent tous chez Moché et lui dirent 
: ″S’il te plait, laisse-nous manger de ton 
Pessa’h″, et il leur répondit : ″Si vous n’êtes 
pas circoncis, vous ne pouvez pas en manger 
!″ Immédiatement, ils allèrent se circoncire. 
Le sang du Pessa’h se mélangea avec celui 
de la Mila, et le Saint-Béni-Soit-Il passa 
alors, prit chacun d’entre eux, l’embrassa et 
le bénit, comme il est dit (Ezéchiel 16, 6) : ″Et Je 
passai au-dessus de toi, Je vis que tu te débattais 
dans tes sangs, et Je te dis : ‘Par tes sangs tu 
vivras, par tes sangs tu vivras’″ (deux fois ″le sang″, 
un pour le sang du Pessa’h, un pour le sang de la Mila). »

En réfléchissant sur ce Midrach, on voit 
que tous ceux qui vinrent chez Moché, ne 
vinrent pas parce qu’ils avaient un désir 
intense de se circoncire, mais seulement 
parce qu’ils sentirent l’odeur de la viande 
et qu’ils en eurent envie. Malgré tout, 
Hachem fut tellement content d’eux qu’Il 
prit chacun et l’embrassa avec une immense 
affection. On voit de là combien le Saint-
Béni-Soit-Il espère en chaque juif, où qu’il se 
trouve. Et si seulement celui-ci veut bien 
revenir vers Lui, Il le recevra les bras grand-
ouverts !




