Bo



FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

« Il les a faites tenir sur une » : I'essentiel
est de se renforcer dans I'acquisition de la
Emouna

« C’est comme cela que vous le mangerez : la
ceinture sur vos hanches, vos chaussures a vos
pieds, vos batons a la main (...). » (12, 11)

Le Maharil Diskine demande : nous
tenons pour loi que "dans tout endroit ou la
Présence Divine se dévoile, il est interdit
d’étre chaussé”, comme lorsque le Saint-
Béni-Soit-Il ordonna a Moché devant le
buisson ardent : « Enleve les chaussures de tes
pieds, car 'endroit ou tu te tiens est une terre
sacrée », et le Midrach de commenter (Chémot
Rabba 2, 6) : "Dans tout endroit ot1 la Présence
Divine (Chékhina) se dévoile, il est interdit
d’étre chaussé.” De méme, les Cohanim
servaient au Beth Hamikdache uniquement
pieds nus. Pour la méme raison, a Yom
Kippour, il est défendu de porter des
chaussures, parce que c’est un jour de
dévoilement particulier de la Chékhina et ot
la sainteté se fait le plus sentir.

Or, cette nuit-méme du 15 Nissan, la
Présence Divine se dévoila en Egypte,
comme il est écrit (12,12) : « Et Je passerai dans
la terre d’Eqypte cette nuit-la et Je frapperai tous
les premiers-nés dans la terre d’Egypte, et Je
ferai justice de tous les dieux de I'Eqypte », que
nos Sages commentent : "Moi, et non un
ange, Moi et non un séraphin, Moi et non un
émissaire” (comme nous le disons dans la Haggadah).
Comment se fait-il alors que le Saint-Béni-
Soit-Il ait ordonné de consommer le
sacrifice de Pessa’h vos chaussures a vos
pieds ? A priori, cette nuit-la, il aurait da
étre interdit d’étre chaussé en raison de
I'immense dévoilement de la Chékhina qui
s’y manifesta.

Le Maharil Diskine en donne une
explication édifiante :

Le commandement de consommer le
sacrifice pascal la ceinture aux hanches, les

Bo

chaussures aux pieds et le baton a la main
avait pour but de montrer la force de la
Emouna des Bné Israél dans leur sortie
imminente d’Egypte. Ils étaient déja disposés
a prendre la route. C'est pourquoi le Saint-
Béni-Soit-Il était méme prét a "renoncer” (si
l'on peut dire) a la défense de se chausser afin
qu’ils montrent la force de leur Emouna et
de leur confiance en Lui. L'enseignement a
en retirer, et ce, pour toutes les générations,
est qu’il est fondamental et primordial
d’enraciner la Emouna dans l’esprit, le
coeur et les moyens d’action.

La période dans laquelle nous nous
trouvons, celle des "Chovavim" est propice a
un renforcement d’'une Emouna simple et
integre. Rav Yé’hézkel Lévinstein déclara un
jour : « Nous nous trouvons dans la période
des Chovavim. Les gens pieux et fervents
avaient ’habitude de se renforcer dans leur
travail spirituel durant ces jours en jetinant
et en multipliant les Séli'hot et autres
démonstrations du méme genre. Il semble
que le point essentiel qui mérite d’étre
renforcé est la Emouna, car "lorsqu’elle est
la, tout est 1a" (Nedarim 41a) et quiconque se
renforce dans la Emouna est doté de tout :
""Habacuc est venu et les a toutes fondées (les
613 Mitsvot) sur une seule : ‘Et le Tsadik vivra
par sa Emouna’." On verra véritablement que
toutes ces Parachiote, a commencer par
Chémot, c'est-a-dire celles allant du sortie
d’Egyptejusqu’ala construction du Michkan,
toutes traitent du theme de la Emouna. Une
personne sensée y réfléchira et sa réflexion
lui donnera la force et la possibilité de
renforcer sa Emounat Hachem en lui. »

Il est écrit dans notre Paracha : « Afin que
tu racontes aux oreilles de ton fils et de ton petit-
fils (...) et vous saurez que Je suis Hachem. » (10, 2)

Le Maharam Chik fait remarquer qu’il
aurait d étre écrit : "Et ils sauront que je suis
Hachem" puisqu’il s’agit de vos fils et de vos



4

Au Puits de La Paracha - Bo

petits-fils. Pourquoi, des lors, est-il écrit :
"vous saurez" ?

En fait, explique-t-il, au nom de Rav
Issakhar Dov de Belz, c’est comme lorsque
quelqu’un désire convaincre son prochain
d’une chose qui nécessite de la Emouna ou
lorsqu’il veut qu’il accepte une réprimande
de sa part. Tout d’abord, il faut que lui-
méme croie parfaitement ce qu’il dit et soit
lui-méme un exemple de ce qu’il dit.
Seulement alors, les paroles qui sortiront de
son cceur pénétreront celui de ses auditeurs.
C’est le sens du verset : « Afin que tu racontes
aux oreilles de ton fils et de ton petit-fils » : pour
convaincre les autres de la Emouna et qu’ils
connaissent Hachem, il faut auparavant que
vous sachiez vous-mémes que Je suis
Hachem et que vous en soyez vous-mémes
parfaitement convaincus. C’est alors que
vous pourrez susciter la Emouna dans le
ceeur de vos fils afin qu’ils connaissent
Hachem.

Sachons qu’il incombe a chaque homme
d’investir tous ses efforts pour acquérir la
Emouna et le Bita’hone. Sans quoi, méme s’il
voyait de ses propres yeux la main d'Hachem
agir, il chercherait encore des excuses en
disant que c’est le fruit du hasard. Le Grize
de Brisk I’explique a propos de notre Paracha
: lorsque Moché avertit Pharaon de la plaie
des premiers-nés, il lui dit : « Ainsi parle
Hachem : "Vers minuit, Je sortirai a l'intérieur
de I'Eqypte" » (1, 4), et Rachi d’expliquer :
"Moché dit ‘vers minuit’ et non ‘a minuit’
pour que les astrologues de Pharaon ne
puissent pas se tromper et dire que Moché
est un menteur. Si 'on y réfléchit, cela
dépasse I'entendement : on est, en effet, a
I'approche de la plaie des premiers-nés au
sujet de laquelle il est écrit : « Et il y aura une
immense clameur dans toute la terre d’Egypte,
telle qu’il n'y en a jamais eu et telle qu’il n'y en
aura jamais plus » (11, 6), et tout le monde vit
la main d’"Hachem qui avait déja asséné les
neuf plaies précédentes. Jusqu'a présent,
rien de ce qu'Hachem avait annoncé ne
I'avait été en vain. Et malgré tout, Moché
Rabbénou craignit que, peut-étre, les
astrologues contestent I’heure et prétendent,

a cause de cela, qu’il ne s’agissait pas d'une
intervention Divine puisque selon leur
horaire, la plaie ne s’était pas produite a
I’heure précise annoncée... Celui qui ne
croit pas ne verra pas méme ce qui est en
face de ses yeux, alors que celui qui est doté
d’Emouna voit la main du Créateur méme
dans ce qui est invisible a ses yeux !

Il a déja été expliqué dans les livres fondés
sur la cabbale (Chaar Ha Pessoukim du Ari Za’'l, Par.
Vayéchev, et qu’une conscience
superficielle de la Emouna en Hachem est
insuffisante. En effet, le nom 1y (Pharaon) est
constitué des mémes lettres que 7711 (la nuque),
ce qui signifie que son emprise est a I’endroit
de la nuque ou il tente d’introduire son
impureté en placant une séparation entre le
cerveau et le cceur (dans la nuque). De la sorte,
la connaissance de la Emouna ne pénétre
pas a l'intérieur du cceur de I’homme et ne
fait pas partie intégrante de son étre. "Sortir
d’Egypte” signifie alors sortir de "l'écorce
malfaisante” que constitue cette "nuque” afin
d’en étre libéré pour toujours et que notre
connaissance de la Emouna pénetre bien
profondément dans notre cceur et que, de ce
fait, notre conduite soit en accord avec celle-
ci.

d’autres)

Une fois, un médecin demanda au Divré
‘Haim de Santz quelle était son occupation.

« Je suis occupé, lui répondit-il, a
construire un pont ! »

Voyant son étonnement, le Divré ‘Haim
lui expliqua qu’il construisait un pont entre
le cerveau et le cceur (pour contourner la nuque)
afin de relier ses connaissances figurant dans
son esprit a l'intérieur de son cceur, pour
soumettre également celui-ci au service
d’Hachem.

Si I'on en veut une illustration, le récit-
méme de la sortie d’Egypte, dont nous
sommes tenus de rappeler chaque jour et
chaque nuit les miracles, en est une. Tout le
but de ce rappel constant est de renforcer
notre foi dans la providence individuelle. Et
il ne suffit donc pas d’en prononcer les mots,
mais il est nécessaire d’y réfléchir et de



Au Puits de La Paracha - Bo

5

penser profondément aux miracles de la
sortie d'Egypte au point de les "vivre". Cela
ressemble a un homme qui aurait mal a la
gorge et a qui le médecin aurait donné un
cachet a sucer afin de faire disparaitre la
douleur. Mais, le patient aurait avalé ce cachet
sans le sucer, ce qui, évidemment, annulerait
son efficacité. La aussi, il faut "sucer” le récit
des plaies, des miracles et des prodiges, et
quiconque prolonge sa réflexion sur la sortie
d’Egypte est digne de louanges !

Il était une fois un juif du nom de Rabbi
Israél Nissanstrok qui habitait la ville de
Brisk. Cet homme avait été jadis tres riche et
sa table avait rassemblé a la fois la Torah et
les honneurs... jusqu’a ce que la roue tourne
et qu’il perde toute sa fortune. Il avait besoin,
a présent, de plusieurs dizaines de milliers
de roubles pour rembourser ses dettes et
acheter une marchandise dont il pourrait
faire commerce pour retrouver sa situation
d’autrefois. Il chercha quelqu’un qui pourrait
accomplir cette Mitsva décrite par le verset :
« Lorsque tu préteras a mon peuple », mais en
vain. N'ayant pas d’autre choix, il entreprit
de se rendre a Londres, ville ou habitait le
fameux Baron Anchel Rothschild, dans le
but de lui demander un gros prét. Mais, il
n’avait méme pas de quoi payer les frais du
voyage qui devait durer trois mois. Aussi
vendit-il tout ce que contenait sa maison et
partagea en deux la recette de cette vente. Il
en prit une moitié avec lui, et I'autre, il la
laissa a son épouse pour qu’elle puisse
acheter de quoi nourrir sa famille jusqu'a
son retour.

Au terme des trois mois, il mit les pieds
sur le sol britannique et se hata de se rendre
a la demeure du Baron. Quelle ne fut pas sa
déception, cependant, lorsqu’il vit des
dizaines et méme des centaines "d’émissaires”
faisant la queue devant les employés chargés
de distribuer des dons qui leur remettaient
a chacun une demi-piece d’or, voire une
entiere !

« Que vais-je faire avec une piece alors
que jen ai besoin d’au-moins trois mille
pour me remettre sur pied ! », pensa-t-il sans

meéme sentir que ses yeux, exprimant toute
sa peine, laissaient couler de chaudes larmes
sur ses joues.

Les employés du Baron remarquerent de
loin toute la scene : ils virent un homme a
I'allure respectable qui pleurait amerement
sur son triste sort. Ils se haterent donc de lui
dire :

« Nous ne sommes que des employés et
nous n’avons pas le droit de distribuer plus
d’une piece d’or a chacun. Cependant, suis
notre conseil : reviens la veille de Chabbat
vers midi. C'est 'heure a laquelle le Baron
vient pour vérifier les listes de I'argent
distribué aux pauvres. Confie-lui ta peine.

Peut-étre trouveras-tu grace a ses yeux et
obtiendras-tu ainsi son aide ? »

Le vendredi, Rabbi Israél revint donc a
I'heure convenue et, en effet, son allure
gracieuse conquit le cceur du Baron qui
I'invita a sa table de Chabbat. Durant tous
les repas de prince auxquels il prit part,
Rabbi Israél agrémenta la table de paroles
de Torah qui réjouirent le cceur des convives.

Le Baron, enchanté de son hote, lui dit
pendant le Chabbat-méme :

« Reviens me voir deés la fin du Chabbat,
car je dois te parler. »

A Tissue du Chabbat, ils se retrouverent
tous deux assis, Rabbi Israél faisant le récit
de son passé. Il raconta qu’il avait lui-méme
été riche et que la roue de la fortune ayant
tourné, il se retrouvait a présent ruiné. C'est
pourquoi il avait un besoin d'un prét urgent
de plusieurs milliers de roubles.

A ces mots, le Baron lui demanda a
combien se montait la valeur de toute sa
richesse dans les meilleures périodes. Il
réfléchit, et estima que dans les temps les
plus fastes, il avait possédé des biens d"une
valeur de dix-mille roubles.

Le Baron s’éclipsa quelques instants dans
la piéce attenante et en ressortit pour lui
remettre la somme énorme de dix mille
roubles dont il lui fit don intégralement. Il



6

Au Puits de La Paracha - Bo

inscrivit, en outre, son nom, "Baron Anchel
de Rothschild” sur une feuille avec son
adresse a Londres. Rabbi Israél, interloqué a
la vue d'une telle somme qu’il n’aurait
jamais espérée recevoir, se répandit en
louanges, exprimant sa reconnaissance pour
une telle générosité. Il fit néanmoins part au
Baron de son étonnement quant a la raison
de l'inscription de son adresse. « Auriez-
vous besoin que je la connaisse pour vous
remercier par écrit ?, lui demanda-t-il.

-Je vois que la malchance vous a poursuivi,
lui répondit le Baron, au point de vous avoir
ruiné. Qui sait si, méme apres avoir requ une
telle somme, vous n’allez pas la perdre a
nouveau ? C'est pourquoi je vous confie
mon adresse afin de vous éviter un nouveau
voyage de trois mois. En cas de besoin,
envoyez-moi votre demande par la poste et
je vous ferai parvenir encore dix-mille
roubles. »

Cette histoire peut nous permettre
d’expliquer le verset (Téhilim 11, 4) : « Il a fait un
souvenir de Ses prodiges, Hachem est bienveillant
et miséricordieux » :

A priori, on peut, en effet, se demander
quel est le lien entre le fait qu'll ait fait un
souvenir de Ses prodiges et Sa bienveillance
et Sa miséricorde.

D’apres ce qui précede, on peut en donner
une explication extraordinaire : le Saint-
Béni-Soit-1I1 dit a Ses enfants bien-aimés : «
Souvenez-vous des prodiges que J'ai
accomplis pour vos péres lorsqu’ils sont
sortis d’Egypte. Et lorsque vous vous
trouverez vous-mémes soumis a des
épreuves (@ D. ne plaise), rappelez—vous
I’adresse vers laquelle vous diriger et priez
afin de susciter en Moi le désir d’accomplir
de nouveaux miracles en votre faveur. »
C’est ce qui est écrit : « Il a fait un souvenir
de Ses prodiges », afin que 'on se rappelle
tous Ses miracles car « Hachem est
bienveillant et miséricordieux » et Il désire
en permanence nous prodiguer a nouveau
Ses bienfaits. C’est ce qui se produit lorsque
nous rappelons la sortie d’Egypte et que

nous Lui  exprimons alors notre
reconnaissance en chantant Ses louanges.

Et de fait, I’essentiel de la gloire des Bné
Israél est qu’ils soient croyants, descendants
de croyants, comme il est écrit : « Et ils ne
prirent méme pas de vivres pour la route » (12,
39), et Rachi d’expliquer : "Pour faire 1’éloge
d’Israél, qui ne dit pas : comment sortirons-
nous dans le désert sans vivres ? Mais, ils
eurent foi et ils partirent. C'est ce qui est
écrit dans le Prophete (jérémie 2, 2) : « Je me suis
souvenu de toi, de la bonté de ta jeunesse, de
I"amour de tes noces, lorsque tu allais apres Moi
dans le désert, dans une terre non ensemencée.
»" On voit donc bien que la valeur essentielle
des Bné Israél réside dans la Emouna
entiere qu’ils eurent a leur sortie d’Egypte
lorsqu’ils suivirent Hachem sans aucune
vivres, tellement grande était leur confiance
en Lui. Cela, le Saint-Béni-Soit-Il s’en
souvient éternellement !

Voyons un peu quelle est la récompense
de ceux qui ont foi et confiance en Hachem
a travers les paroles de Rabbénou Bé'hayé
sur notre Paracha, a propos du verset (12, 13)
: « Et Je verrai le sang et Je leur passerai par-
dessus » :

« Ce nest pas le sang qui empéche la
plaie et ni son absence qui améne la plaie.
Mais, la Torah t'enseigne que celui qui eut
une foi integre dans le Saint-Béni-Soit-11 et
Lui fit confiance, sans aucunement craindre
Pharaon, sacrifia publiquement
I’abomination de I’Egypte (puisqu’en offrant le
sacrifice de Pessa’h, ils immolerent par 1a I'idole des Egyptiens)
et mit le sang du Pessa’h sur les piliers et les
fronteaux de sa porte, fut considéré comme
un Tsadik. Confiant en Hachem, celui-ci
mérita qu’ll le protege de la plaie et de
I'ange destructeur. »

L’Admour "Or La Chamaim” de Aphta
(sur notre Paracha) écrit quelque chose
d’extraordinaire a ce sujet :

« Dans les générations précédentes, la
réparation de leurs ames s’effectuait grace a
la mortification qui avait pour effet de briser
les "écorces maléfiques” et d’enlever les



Au Puits de La Paracha - Bo

7

écrans qui le séparent de sa Néchama. Mais
aujourd’hui, dans la génération qui est
proche du Machia’h, ces réparations sont
plus faciles et ne nécessitent pas de
mortification. Elles s’accomplissent grace a
la Emouna, en ayant foi dans le Créateur
du monde. Et c’est par leur Emouna qu’ils
auront la vie. »

Rabbi Tsadok Hacohen de Lublin écrit
que méme les fautes les plus graves, sur
lesquelles le Zohar témoigne que le repentir
est inefficace, peuvent cependant étre
réparées par une Emouna solide dans le
Créateur du monde.

« (...) Leur réparation, dit-il, consiste a
avoir foi dans le fait qu’il n'y a pas de
"Mikré" (hasard) mais que tout est dirigé
d’En-Haut, a avoir une foi parfaite qu’il n"y
a aucun "Mikré"” du tout, et a savoir que
tout ce qui lui arrive, tout est dirigé par une
intention du Saint-Béni-Soit-Il. Et c’est
véritablement fondamental et les 613 Mitsvot
ne sont que des moyens d’arriver a cette
connaissance que tout vient d’Hachem. Et
les fautes sont toutes décrites, dans les
malédictions (vaykra 26, 27), par le verset : « Si
vous allez avec Moi "Kéri" », qui est un langage
de "Mikré"”, car elles constituent une
dérogation a l'ordre normal des choses et
n‘ont pas d’ordre. Les chatiments sont
également dénommés a cet endroit (dans les
malédictions, verset 26) : ""Hamat Kéri". Grace a sa
conviction de I'absence de "Mikré"”, ’homme
adoucit tous les Dinim et répare toutes les
fautes. »

« Le renoncement n’existe pas » : ne
jamais désespérer de soi ni de sa
délivrance

« Viens chez Pharaon parce que (») J'ai
appesanti son ceeur. » (10, 1)

A priori, ce verset est étonnant : le fait
d’appesantir le cceur de Pharaon est-il une

1. De I'époque des Richonim au moyen-age (N.d.t).

cause et une raison de venir chez lui ? Au
contraire, c’est une bonne raison de ne pas 'y
venir puisque, ayant appesanti son coceur, il
ne pourra pas écouter la demande de Moché
de faire sortir les Bné Israél d’Egypte !

Le ‘Hida (Nahal Kidomim) rapporte qu’il
trouva dans les écrits de la propre main de
Rabbénou Chlomo Astruc (contemporain du Ritba
et du Rane’) qu’il est possible d’expliquer le
mot ’> ("parce que’) dans le sens de "bien que”.
Le verset peut alors se lire : « Viens chez
Pharaon bien que ['aie appesanti son ceeur », a
savoir que méme Pharaon le renégat est en
mesure de se repentir.

[Et cela est également rapporté dans les
responsa du Maharimat (Ora'h ‘Haim §8) : Méme
si "une voix céleste retentit et dit : ‘Revenez,
enfants rebelles, a 1'exception de A’her”"
(Haguiga 15a), malgré tout, si A’her s’était
repenti, on l'aurait accepté (le Maharcha sur la
Guemara dit également la méme chose), parce que "rien
ne résiste a la Téchouva". C'est aussi ce qui
est suggéré dans la Guemara (Pessa’him 86b) :
"Tout ce que le maitre des lieux te dit de
faire, fais-le, sauf de sortir”. Cette phrase fait
allusion au Saint-Béni-Soit-Il, le Maitre des
lieux du monde entier, auquel nous sommes
tenus d’obéir, sauf lorsqu’il repousse
I’homme qui cherche a se repentir et qu’ll
lui dit : "Sors de ma proximité". Car telle est
la volonté du Maitre des lieux et il ne fait
que t'induire en erreur [pour reprendre les
mots du Réchit ‘Hokhma Chaar Ha

Kédoucha, 21].]

Suivant ce raisonnement, le ‘Hida
poursuit en expliquant la suite du verset : «

Afin que tu racontes aux oreilles de ton fils et du
fils de ton fils » :

« C’est pour dire, écrit-il, que raconter
les prodiges que le Saint-Béni-Soit-Il a
accomplis constitue aussi un fondement
essentiel, afin que 1'"homme ait le libre-
arbitre de pouvoir surmonter son Yetser,

2. Eléazar Ben Abouya, le Maitre de Rabbi Méir, qui devint apostat (N.d.t).



8

Au Puits de La Paracha - Bo

s’il en a le mérite. » Des lors, chacun pourra
ainsi faire un raisonnement a fortiori : si
méme Pharaon était en mesure de faire ce
qui convient a Hachem, il est certain que
chaque juif peut s’éveiller au repentir
complet, méme s’il se trouve dans 1'état le
plus misérable. Car, ftit-il tombé le plus bas
que l'on puisse imaginer, il est clair qu’il
n‘est pas encore parvenu a la bassesse de
Pharaon le renégat.

Le Sefat Emet (an. 5631(1871)) voit, a ce sujet,
I'allusion a un grand principe : il arrive
fréquemment que les gens désirent servir
Hachem. Dés qu’ils commencent, une
véritable armée du Yetser Hara et de ses
sbires se dresse sur leur passage afin de les

décourager et les faire renoncer a leurs
bonnes résolutions.

C’est a cette fin qu'Hachem ordonne : «
Viens chez Pharaon », sous-entendu : "Ne
t'émeus pas de tous ces obstacles qui
t'empéchent de te rapprocher de Moi et de
la sainteté, « car J'ai appesanti son ceeur » : ces
obstacles nont aucune force propre, c’est
Moi qui les ai placés afin d’augmenter ta
récompense et ils te sont bénéfiques.
Pourquoi en avoir peur ? Méme si tu
trébuches (a D. Ne plaise), ne prends pas la chose
autant a coeur, car une immense récompense
est réservée a ceux qui se relevent de leur
chute sans céder au découragement !"

Le Midrach qui suit (Chémot Rabba 19, 5)
montre a quel point 'amour que porte le
Saint-Béni-Soit-I1 a chaque juif est grand et
fort :

« Hachem appela Moché et lui dit : "Va
faire circoncire les Bné Israél (...)." Et nombre

d’entre eux n"accepterent pas. Le Saint-Béni-
Soit-Il ordonna alors a Moché de faire le
sacrifice de Pessa’h. Et lorsque Moché
s’exécuta, Hachem ordonna aux quatre vents
du monde de répandre 1'odeur de la viande
rotie qui se dégageait du sacrifice, dans les
quatre directions de la Terre, comme il est
dit : "Réveille-toi au nord, et viens au sud" (Chir
Hachirim 4, 16). Et elle se propagea jusqu’a une
distance de quarante jours de marche. Alors,
les Bné Israél furent saisis de l'envie de
manger de la viande du Pessa’h. Ils se
rassemblérent tous chez Moché et lui dirent
: "§l te plait, laisse-nous manger de ton
Pessa’h", et il leur répondit : "Si vous n’étes
pas circoncis, vous ne pouvez pas en manger
I" Immédiatement, ils allérent se circoncire.
Le sang du Pessa’h se mélangea avec celui
de la Mila, et le Saint-Béni-Soit-Il passa
alors, prit chacun d’entre eux, '’embrassa et
le bénit, comme il est dit (Ezéchiel 16, 6) : "Et Je
passai au-dessus de toi, Je vis que tu te débattais
dans tes sangs, et Je te dis : "Par tes sangs tu
vivras, par tes sangs tu vivras™ (deux fois "le sang",

un pour le sang du Pessa’h, un pour le sang de la Mila). »

En réfléchissant sur ce Midrach, on voit
que tous ceux qui vinrent chez Moché, ne
vinrent pas parce qu’ils avaient un désir
intense de se circoncire, mais seulement
parce qu’ils sentirent 1'odeur de la viande
et qu’ils en eurent envie. Malgré tout,
Hachem fut tellement content d’eux qu’ll
prit chacun et 'embrassa avec une immense
affection. On voit de la combien le Saint-
Béni-Soit-Il espére en chaque juif, ot qu’il se
trouve. Et si seulement celui-ci veut bien
revenir vers Lui, Il le recevra les bras grand-
ouverts !





