Chémot



FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

Chemot

« Je suis Hachem » : celui qui accomplit, a
accompli et accomplira tout ce qui arrive

« Il advint, apres cette longue période, que le
roi d’Egypte mourut, et les Bné Israél soupirerent
sous le labeur, et ils crierent. » (2, 23)

Quiconque se penche sur les versets de la
Paracha s’apercevra que, concernant la
servitude des Bné Israél, il n’avait jusque-la
jamais été fait allusion a la priére, a un
soupir, a un cri ou a une tout autre expression
de ce genre. Il semble qu’ils acceptérent le
décret Divin et consentirent a subir
'esclavage. Des lors, il nous faut comprendre
quel est’événement nouveau qui provoqua
les gémissements des Bné Israél et en quoi
tout cela est lié a la mort du roi d’Egypte.

Rav Its’hak de Vologine (dans son livre "Pé
Kadoch”) explique que, jusqu’alors, les Bné
Israél penserent que c’était le roi qui était
mauvais, que c’était lui qui ordonnait des
décrets a leur encontre et que c’était lui
également qui les soumettait a un dur labeur.
Des lors, pensérent-ils, il ne nous reste plus
qu’a espérer sa mort rapide ; un nouveau roi
se lévera a sa place et la paix reviendra pour
les  Hébreux. @ Néanmoins, lorsqu’ils
constaterent que les décrets persistaient dans
toute leur vigueur alors que le roi était mort
et qu'un autre s’était dressé a sa place, ils
comprirent que les décrets ne provenaient
pas du roi. C’était le Saint-Béni-Soit-Il qui
suscitait dans 'esprit de Pharaon la pensée
d’asservir les Bné Israél. Aussi se mirent-ils
a crier en sa direction : "Notre Péere dans le
Ciel, aie pitié de nous !" Et de fait,
immédiatement, le cours des éveénements
commenca a évoluer vers la délivrance, le
Saint-Béni-Soit-1l se révéla a Moché dans le
buisson et I'envoya délivrer les Bné Israél.

On peut en conclure que s’ils avaient cru
depuis le début que toutes ces souffrances
leur arrivaient par la volonté Divine et que
Pharaon n’était qu'un émissaire d"Hachem,

ils auraient prié plus tot et auraient ainsi
haté la délivrance. Ramené a notre niveau,
cela signifie que lorsque nous sommes
susceptibles d’étre confrontés a une épreuve,
si seulement nous avions l'intelligence de
prier dés qu’elle se présente, en gardant a
'esprit que ce n’est pas un tel qui nous veut
du mal, la "blessure” ou la maladie qui fait
souffrir, mais qu’il s’agit d'un décret divin,
nous nous épargnerions bien des souffrances
et des peines.

De ce fait, heureux est celui qui est
convaincu que le Saint-Béni-Soit-Il a
accompli, accomplit et accomplira tous les
évenements. Car grace a sa Emouna integre
et pure, il sait que tout ce qui lui arrive vient
d’Hachem et que telle est Sa volonté. Méme
si quelqu’un le heurte, lui cause une perte
d’argent ou autre, il ne se mettra jamais en
colére ni ne se querellera. Il sait parfaitement
que c’est Hachem quialancé son"persécuteur”
contre lui, et que ce dernier n'est qu'un
baton pour le frapper. Des lors, pourquoi se
disputer avec lui | De méme, lorsqu’il subit
une perte de son propre fait, il ne se rongera
pas les sangs et ne s’énervera pas contre
lIui-méme en pensant : "Quelle idiotie
d’avoir agi ainsi”. Car il croit fermement
que c’est le Saint-Béni-Soit-Il qui lui a fait
faire cette "erreur”, parce qu’ll désirait qu’il
subisse ce préjudice. Il na donc aucune
raison de se plaindre de lui-méme. C'est
aussi le sens de ce qui est écrit dans notre
Paracha @, 11) : « Qui a donné une bouche a
I'homme et qui le rend muet, sourd, clairvoyant
ou aveugle, si ce n’est Moi Hachem », ce qui
sous-entend aussi que le "clairvoyant” ne
réussit pas grace a sa clairvoyance, ni par
sa force, mais c’est Hachem qui I'a rendu
clairvoyant. De méme, si un homme est
resté "muet” alors qu’il aurait da parler, qu’il
ne se mette pas en peine en pensant
"Pourquoi me suis-je tu?". Qu’il sache que
c’est le Saint-Béni-Soit-Il qui 1'a rendu
muet, c’est Lui qui "enleve la réponse aux



4

Au Puits de La Paracha - Chémot

Sages", selon une conduite qui nous dépasse.
De la sorte, sa vie entiere ne sera que
bonheur et joie.

Une histoire extraordinaire est arrivée
récemment durant ‘Hanouca :

Dans 'un des Collels sous I'égide de Rav
Golderich, faisant partie d'une ‘Hassidoute
célebre et éminente, il fut décidé, pour
encourager les Avrékhim a respecter les
horaires d’étude, d’organiser
quotidiennement un tirage au sort parmi les
premiers arrivés entre 9h et 9h30. L’heureux
gagnant empocherait 100 dollars. Les plus
prompts seraient donc les plus nantis ! Le
premier jour, dix Avrékhim arriverent dans
les délais fixés et le gagnant fut Rav Méir,
qui recut donc la récompense promise. Le
deuxieme jour, seulement neuf Avrékhim
arriverent a temps (comme "l'opinion de Beth Chamai
qui enseigne que l'on va en diminuant dans 'allumage des
lumieres de ‘Hanouca”). On procéda alors au tirage
au sort, et aprés avoir plongé la main dans
"T'urne", le billet tiré fut celui ou figurait le
nom de... Rav Méir ! Le troisieme jour, un
nouveau tirage au sort fut effectué parmi
tous les "pressés de venir au Beth
Hamidrache", et ce fut encore Rav Méir qui
gagna. Bien entendu, tous s’étonnerent et les
discussions allerent méme bon-train : avait-
on entendu une telle chose ? Comment était-
il possible que la méme personne gagne a
un tirage au sort trois fois de suite ? Y
avait-il une tromperie 1'n? Rav Méir leur
demanda alors : « L'un d’entre vous a-t-il
prié afin de sortir gagnant ? Moi, j’ai prié
pour cela, et dans le Ciel, on a entendu ma
requéte et elle a été exaucée ; c’est pour cela
que j'ai gagné a la loterie ! » Certes, les
autres Avrékhim empressés ont fait "une
Hichtadloute”. Ils désirerent a tout prix
arriver a 1’heure. Seulement, ils oubliérent
que tout est décrété En-Haut, et que ce n’est
pas la Hichtadloute qui fait réussir, mais la
priere.

Rapportons, a ce sujet, une autre histoire
chargée d'un immense enseignement :

Voici deux ans, I'un des Ba’hourim d’une
grande Yéchiva aux Etats-Unis se mit a se

conduire d'une maniere allant a 1'encontre
de l'attitude admise a la Yéchiva et de celle
d'un Ben Torah. Et lorsqu’il continua a se
dégrader et commenca méme a entrainer les
autres Ba’hourim dela Yéchiva, les Rabbanim
se réunirent en "comité d'urgence” et il fut
décidé, la mort dans 'ame, qu’il n'y avait
pas d’autre solution que de le renvoyer
définitivement.

Récemment, le Roch Yéchiva rencontra
par hasard le Ba’hour en question. A sa
grande surprise, se tint devant lui un vrai
Ben Torah, doté d’Yiérat Chamaim, habillé
conformément a son rang et au visage
empreint de grace et de la noblesse d’un Ben
Alya. Lorsqu’il entama la conversation, le
Ba’hour lui fit cette confidence :

« Il me tient a cceur de raconter au Roch
Yéchiva la raison de mon ascension en
Torah et en Yiérat Chamaim : elle est due
exclusivement a un certain Rav de la
Yéchiva (Maguid Chiour) qui, durant ces deux
dernieres années, depuis que je fus renvoyé
de la Yéchiva, ne cessa de m’appeler
plusieurs fois par semaine. Cela me
réchauffa le coeur, me prodigua un sentiment
d’'importance, me laissa un lien avec le
monde de la Yéchiva et m’amena méme,
avec le temps, a me "prendre en main”, a
faire un examen de conscience sincere de ce
qui était l'essentiel et de ce qui était
I'accessoire, au point que, au début du
Zeman, j'eus le mérite d’étre recu a l'illustre
Yéchiva de Lakewood. »

Le Roch Yéchiva fut tres impressionné
par la dévotion de ce Maguid Chiour. Sur le
champ, il 'appela et lui raconta avec émotion
que ses efforts extraordinaires avaient porté
leurs fruits et avaient été récompensés par le
retour d’'une ame juive pure a son Pere
céleste.

Le Maguid Chiour lui répondit alors, tres
étonné :

« Certes, il est vrai que je l'appelle
plusieurs fois par semaine depuis deux ans,
mais il n’a jamais répondu, pas méme une
seule fois, a aucun de mes appels... ! Il



Au Puits de La Paracha - Chémot

5

s’avéra en fait que les choses firent leur effet
: le Ba’hour vit, sut et comprit, a chaque fois
que le Maguid Chiour appela, ce qu’il
voulait, et quelle était son intention. Et cela
lui réchauffa le cceur. Chaque appel, méme
s’il n"avait pas (a ce qu'il semblait) été répondu,
fit parfaitement son influence et entraina le
meilleur effet escompté possible.

Outre l'enseignement évident que l'on
peut tirer de cette histoire sur l'influence
que peut avoir le moindre acte destiné a
rapprocher l'autre et a donner un bon
sentiment en I’encourageant et en le
renforcant, ce qui peut constituer un véritable
sauvetage d'une ame juive, il en existe un
autre : il est, en effet, fréquent qu'une
personne prie a maintes reprises et ressente
qu’elle n’est pas écoutée, comme s’il
s’agissait d'un appel sans réponse. Elle en
congoit alors de la peine en pensant : «
Pourtant, il est écrit dans tout le Tanakh
comment le Saint-Béni-Soit-Il écoute la priére
de chacun. En quoi mon sort est-il pire que
celui des autres ? Pourquoi ma priére n’est-
elle pas exaucée ? Mais, en vérité, il n’existe
aucune priére qui ne soit pas entendue et
recue dans le Ciel, a I'instar de cette histoire
ol, durant deux ans, le Maguid Chiour ne
cessa d’appeler le Ba’hour, sans obtenir de
réponse. Cependant, il s’avéra que chaque
appel l'influenca tellement qu’il engendra
des résultats extraordinaires dépassant
I'entendement humain. De méme, toute
"parole” et toute priére exercent une
influence et de grandes conséquences !

Toujours suivant la méme comparaison,
Rav Dan Ségal ajoute a ce qui précede un
éclaircissement supplémentaire concernant
ce que nous disons dans la priére onyw nya”
"8 ["Au moment ou ils crient vers Lui"] :

Il est, en effet, fréquent a notre époque
que lorsqu’une personne téléphone a une
autre et n’obtient pas de réponse, elle laisse
un message sur la boite vocale. Aprés un
certain temps, le correspondant l'interroge
et écoute les messages qu’on lui a laissés.
Néanmoins, le Saint-Béni-Soit-Il, Lui, n’agit
pas comme les étres humains, la priére n’est

pas comme ce message laissé sur la boite
vocale et écouté qu’apres un certain temps.
Hachem écoute Son peuple Israél "au
moment ou ils crient vers Lui" : réellement
au moment-méme ou l’homme se tient
devant Lui et Lui ouvre son cceur, Hachem

écoute et "préte 'oreille” a sa priere.
La période des "Chovavim”

« Le temps de votre délivrance est arrivé »
: la période des "Chovavim”, un temps,
pour I'ame, de délivrance de son "Egypte”

Le Rambam écrit, dans une lettre a son
fils Rabbi Avraham :

« Et il faut que tu saches, mon fils, que
Pharaon, le roi d’Egypte, est le Yetser Hara
véritable. Les Bné Israél représentent
I’entendement humain qui se trouve en tout
homme, ou siegent toutes ses volontés et le
raisonnement de sa pensée. Moché
Rabbénou, représente, lui, [lintelligence
Divine, qui est 'dme (la Néchama) des Bné
Israél. La terre d’Egypte dans son ensemble
représente le corps, et I'endroit du coeur est

représenté par la terre de Goshen. »

Cela signifie que de méme que, jadis,
Pharaon le roi d’Egypte, ceuvra afin que les
Bné Israél s’installent sur sa terre, il en est
ainsi dans toutes les générations : le Yetser
Hara vient régner sur leur intelligence, leur
volonté et leurs désirs afin de les soumettre
a sa domination. Et, de méme que Pharaon
n’eut de prise que sur les Bné Israél et n’eut
aucun pouvoir sur Moché Rabbénou, la
Néchama qui est en chaque Ben Israél (qui est
appelée la partie de Moché Rabbénou) n’est jamais
entachée et jamais assujettie aux forces du
mal (les ‘Hitsonim”). C’est grace a elle que
'homme est libéré et délivré, tout comme
Moché libéra les Bné Israél d’Egypte.

Cette époque est propice a délivrer I'esprit
et le cceur du Yetser Hara, car la lecture de
ces Parachiote réveille le "temps de la sortie
d’Egypte personnelle”, qui consiste a sortir
de l'étroitesse du Yetser et des limitations



6

Au Puits de La Paracha - Chémot

dues au corps qui empéchent 1’homme
d’accomplir la volonté Divine.

Le Zohar (i, 126a) rapporte que, chaque
jour, un appel retentit qui dit : "Chouvou
Banim Chovavim" ['Revenez enfants
rebelles"], parce qu'a chaque instant et en
toute circonstance, le Saint-Béni-Soit-I1
attend que les Bné Israél reviennent a Lui.
Néanmoins, cette voix céleste redouble de
force durant la période des "Chovavim"
durant laquelle quiconque vient frapper a la
porte du repentir, bénéficie d'une d’aide du
Ciel particuliere et ot le Saint-Béni-Soit-I1
demande a chacun : "Chouvou Banim
Chovavim”, "Revenez vers Moi et Je
reviendrai vers vous" !

Le Péri Mégadim dans son livre
"Hamaguid" écrit que le mot "Chovav" peut
avoir trois sens : 1) Rébellion, 2) Brisure, 3)
Renvoi. Cela signifie que méme le fauteur
qui se serait déja rebellé contre Hachem,
celui qui se serait brisé (a savoir qui aurait été
"abimé” a cause de la faute) et méme celui qui aurait
été renvoyé de la proximité d’'Hachem, a
tous, la voix céleste crie : "Revenez enfants
rebelles !"

Le Péri Mégadim poursuit en disant que
méme si un homme s’est repenti et a récidivé,
qu’il ne dise pas : « Comment aurais-je le
front de revenir a Hachem une deuxiéme et
une troisieme fois... ? » Car seul l'esclave
qui aurait trahi son maitre une ou deux fois
ne connaitra aucun remede et son maitre le
renverra définitivement, sans la possibilité
de revenir vers lui et se faire pardonner. Ce
n’est pas le cas pour un peére qui accepte
son fils a chaque fois qu’il se repent. C'est
le sens de la phrase : « Revenez enfants
rebelles. » Car nous sommes "les enfants
d'Hachem", et le Saint-Béni-Soit-Il ne cesse
de pardonner comme un pere qui se laisse
toujours attendrir par son fils. Et méme si
celui-ci a récidivé et s’est repenti plusieurs
fois, on lui dit : « Revenez enfants rebelles !
» Méme si vous étiez déja "rebelles” et que
I’année derniére, al’époque des “Chovavim’,
vous vous étiez déja repentis de vos
rebellions, malgré tout, a présent, "revenez

vers Moi une fois de plus et Je vous recevrai
avec amour” !

Le fait de se renforcer durant les
"Chovavim" possede une valeur
supplémentaire. En effet, durant cette
période, a chaque fois qu'un homme se
renforce, se bat et surmonte, méme un peu,
son Yetser, ses efforts sont acceptés dans le
Ciel avec affection et amour. En effet, le
Saint-Béni-Soit-I1 attend particuliérement
durant cette période que Ses enfants bien-
aimés reviennent a Lui ! C'est ce que dit
une fois le "Maguid” au Beth Yossef : le
repentir et le jeine accomplis durant les
"Chovavim" sont acceptés, méme dans des
cas ou s’ils avaient été accomplis durant le
reste de’année, ils nel’auraient pas tellement
été. Pour reprendre ses mots : [C'est sur une
telle période que s’applique le verset] « Et
voici que ton temps était le temps des noces
», et c’est pourquoi tout est accepté avec
amour devant le Maitre du monde.

L’Admour de Viladnik écrit quelque
chose de stupéfiant basé sur une allusion
suggérée dans un enseignement de ‘Haza'l
(‘Haguiga 15a) : "Chouvou Banim Chovavim a
I’EXCeptiOH de A’her (Tautre" : Elicha Ben Abouya
qui devint apostat ; n.d.t)" : « Durant cette période,
écrit-il, la porte du repentir est ouverte
méme a celui qui aurait tellement provoqué
de dégats qu’il serait appelé "A’her ("rautre”)"
et serait rejeté en dehors des mondes de la
sainteté. Ces jours possedent la force
d’effacer la faute de la parole et celle de la
sainteté des mceurs, méme celle que Yom
Kippour ne peut effacer. » (Cf. Ad Hoc ou il

s’étend longuement sur le sujet)

Le Isma’h Moché (5-6) voit également une
allusion au theme des Chovavim dans le
verset de notre Paracha : « Et il surgira de la
terre » (1, 10) : méme si un homme est
complétement plongé dans la terre (e
matériel), il est encore en mesure de s’élever.
Et c’est pourquoi on lit ces Parachiote a cette
période afin d’évoquer la "sortie d’Egypte”
de chacun.

Ce qu’écrit le Ari Za'l (Chaar Roua’h Hakodech,
Tikoune 26) sur 1'obligation de jetiner et de se



Au Puits de La Paracha - Chémot

7

mortifier pendant cette période est connu.
Cependant, du fait que les générations se
sont affaiblies, les jeines ne sont plus
indifféremment a la portée de tout le monde.
Des lors, que doit faire celui qui recherche la
purification de son ame ?

Le Chem Mi Chemouel s’exprime a ce
sujet de la maniere suivante :

« Mon grand-pere, le Rav de Kotsk,
affirme qu’il est plus facile pour le corps de
prendre sur lui toutes les mortifications
que d’accepter le joug du Ciel, et qu’il n'y
a pas de plus grande mortification pour le
corps que de se soumettre au joug de la
royauté Divine, de se conduire dans tous les
domaines uniquement suivant ce que la
Torah impose. » Cela signifie que le plus
grand "Tikoune" (réparation des fautes) consiste a
étre "Yéré Chamaim” (craignant D.), a dominer
son corps et ses membres afin qu’ils ne
fassent pas d’acte défendu, qui serait contre
la volonté d’'Hachem, et a renforcer plus que
jamais la surveillance de ses yeux et de sa
bouche. Méme lorsque brilera en lui le feu
d’un désir interdit, il se retiendra de fauter.
Cette "retenue” est alors considérée comme
la plus grande mortification et équivaut a
beaucoup de jetines.

C'est également ce qu’écrit le Michna
Beroura (8571, 2) :

« Il est écrit dans les livres de Moussar
que si, au milieu d'un repas, alors qu’il a
encore envie de manger, un homme s’abstient
de le faire, cela lui est également compté
comme une mortification et ses fautes lui
sont pardonnées. Et jai lu dans un livre que
lorsque quelqu'un veut prendre sur lui
d’accomplir un jetine, il est préférable que
ce soit un jetine de la parole plutdt qu'un
jetne alimentaire. Car il n’en subira aucun
dommage ni pour le corps ni pour 1'ame et
il n'en sera en rien affaibli. Une idée
semblable est exprimée par le Gaon de Vilna
dans sa "lettre” : "L’homme doit se faire
violence, non pas par des jetines ni par des
mortifications, mais en mettant un frein a
sa bouche et a ses désirs matériels.” »

Voici plusieurs années, une guerre
opposa, en Eretz Israél, le public des gens
respectueux de la Torah a celui des laics, au
sujet de la dissection des morts.

Un jour, un juif sans enfant décéda. A
proximité de sa maison, se trouvait un
dortoir de Ba’hourim. Ces derniers,
conscients du danger que constituaient les
"profanateurs”, lesquels se hateraient de
ravir le défunt pour pratiquer des opérations
sur son corps, se dépécherent de dissimuler
celui-ci dans l'internat de la Yéchiva.

Bien entendu, les Réchaim ne garderent
pas le silence. La police ne se résigna pas,
d’autant plus que leur fierté était en jeu :
comment des Ba’hourim avaient-ils réussi a
déjouer leurs projets en volant le corps du
défunt ? Cependant, craignant d’avoir a se
battre contre toute la Yéchiva, la police fit
appel a de grands effectifs de renfort. Les
étudiants, décidés a défendre le respect du
défunt, se préparerent a "l'assaut” en
barricadant tout le chemin a l'intérieur de la
Yéchiva, depuis l'entrée jusqu’au troisiéme
étage, avec des armoires, des bancs et des
tables, et en versant sur les escaliers de I'eau
et de l'huile. Tout objet susceptible de créer
une entrave a la venue des policiers fut placé
sur ce passage. Les forces de I'ordre lutterent
plusieurs heures, mais finirent par forcer
I'entrée de la Yéchiva. De nombreux
Ba’hourim se retrancherent au troisieme
étage, jusqu’a ce que, finalement, les policiers
arrivent pres de la piece qui faisait 1'objet de
la bataille. Apreés avoir franchi les derniers
"remparts”, quatre policiers s’emparerent de
la civiere, l'engouffréerent dans une
ambulance et prirent le chemin de Abou
Kabir, lieu dans lequel on procédait aux
dissections des morts.

Apres un quart d’heure de trajet, les
policiers commencerent a voir des
mouvements sous le Talith... A mourir de
peur ! Le Talith se mit a glisser, et le mort
s’assit sur la civiere ! Une vraie "résurrection”
! Tandis qu’ils demeurérent paralysés par la
peur, le mort, lui, se leva et, ni une ni deux,
ouvrit la porte de I'ambulance et s’enfuit !



8

Au Puits de La Paracha - Chémot

Inutile de préciser que ce furent alors les

policiers qui eurent besoin d'une ambulance
[

Mais ou avait disparu le vrai mort ?
Quelques instants apres que les policiers
eurent quitté le batiment de la Yéchiva, on
le sortit de la chambre ot il se trouvait au
premier étage et on l'enterra tranquillement
et en toute discrétion suivant les regles. 1l
s’avéra que toute la bataille de la police eut
pour but de prendre le "mort vivant”, tandis
que le véritable mort, lui, gisait en toute
sécurité au premier, sans que personne n’ait
eu besoin de le garder...

En premier lieu, tirons de cette histoire
une lecon amere sur les ruses du Yetser et
sur la maniere dont il trompe 'homme en
lui faisant croire que le "bonheur” est la-bas,
au "troisieme étage". Il trompe et tourmente
I'humanité entiere en lui suggérant que la
satisfaction essentielle se trouve dans des
plaisirs imaginaires, sans aucun contenu.
L’homme tombe dans ses filets et investit
des forces colossales afin de poursuivre ces
chimeres et ces réves dorés, pour s’apercevoir
finalement que tout n’est qu'imagination : il
n'y a ici aucun "mort” mais seulement une
mise en scéne dont ’homme ne sort a la fin,
que blessé et heurté dans tout son étre (comme
ces policiers qui sortirent blessés et revinrent bredouilles de
tous leurs efforts). Et ol1, en vérité, se trouvent le
vrai bonheur et le véritable but de la vie ?
La Torah attend 'homme, la sainteté et la
crainte de D. sont a sa disposition, de méme
que le service d’Hachem. Quiconque le
désire n’a qu’a venir les chercher pour les

acquérir et en tirer un plaisir véritable (sans
risque d’en sortir blessé). La-bas, il ne tombera Ppas
dans les filets du Yetser qui le trompe en
faisant beaucoup de bruit a propos de choses
vaines et lui montre que le bonheur est
ailleurs, comme si les désirs matériels et les
plaisirs de ce monde avaient une quelconque
valeur. La poursuite des honneurs, de
I'argent, etc., ressemble a celle qu’ont fait les
policiers du corps de ce mort.

Mais prenons une lecon supplémentaire
de cette histoire :

Ces policiers ne craignirent pas le nombre
de Ba’hourim, ni toutes les armoires et les
embuches disposées dans tout le batiment.
IIs lutterent de toutes leurs forces jusqu’a ce
qu’ils parviennent a ravir le "mort”. Quand
furent-ils saisis de terreur ? Lorsque le mort
commenca a bouger et a remuer ! O alors,
c'est 1a qu’ils faillirent presque mourir de
peur !

Il en est de méme du Yetser Hara et de
ses sbires : que craignent-ils le plus ? Ni les
"recettes miracles” ni les Tikounim. Bien
qu’ils conservent toute leur importance,
néanmoins, ils ne constituent pas encore un
remede assez puissant contre eux.

C’est seulement lorsqu’ils voient qu'un
Ba’hour commence a bouger ("un bon examen de
conscience dans le cceur vaut plus que toutes les épreuves”),
quil montre des signes de vitalité et
commence a se prendre en main et a bouger
de la ou il se trouve, méme d’un petit peu,
aussitot, le Yetser perd ses moyens et le
laisse tranquille !





