
Chémot





Chémot

« Je suis Hachem » : celui qui accomplit, a 
accompli et accomplira tout ce qui arrive

« Il advint, après cette longue période, que le 
roi d’Egypte mourut, et les Bné Israël soupirèrent 
sous le labeur, et ils crièrent. » (2, 23) 

Quiconque se penche sur les versets de la 
Paracha s’apercevra que, concernant la 
servitude des Bné Israël, il n’avait jusque-là 
jamais été fait allusion à la prière, à un 
soupir, à un cri ou à une tout autre expression 
de ce genre. Il semble qu’ils acceptèrent le 
décret Divin et consentirent à subir 
l’esclavage. Dès lors, il nous faut comprendre 
quel est l’évènement nouveau qui provoqua 
les gémissements des Bné Israël et en quoi 
tout cela est lié à la mort du roi d’Egypte.

Rav Its’hak de Vologine (dans son livre ″Pé 
Kadoch″) explique que, jusqu’alors, les Bné 
Israël pensèrent que c’était le roi qui était 
mauvais, que c’était lui qui ordonnait des 
décrets à leur encontre et que c’était lui 
également qui les soumettait à un dur labeur. 
Dès lors, pensèrent-ils, il ne nous reste plus 
qu’à espérer sa mort rapide ; un nouveau roi 
se lèvera à sa place et la paix reviendra pour 
les Hébreux. Néanmoins, lorsqu’ils 
constatèrent que les décrets persistaient dans 
toute leur vigueur alors que le roi était mort 
et qu’un autre s’était dressé à sa place, ils 
comprirent que les décrets ne provenaient 
pas du roi. C’était le Saint-Béni-Soit-Il qui 
suscitait dans l’esprit de Pharaon la pensée 
d’asservir les Bné Israël. Aussi se mirent-ils 
à crier en sa direction : ″Notre Père dans le 
Ciel, aie pitié de nous !″ Et de fait, 
immédiatement, le cours des évènements 
commença à évoluer vers la délivrance, le 
Saint-Béni-Soit-Il se révéla à Moché dans le 
buisson et l’envoya délivrer les Bné Israël.

On peut en conclure que s’ils avaient cru 
depuis le début que toutes ces souffrances 
leur arrivaient par la volonté Divine et que 
Pharaon n’était qu’un émissaire d’Hachem, 

ils auraient prié plus tôt et auraient ainsi 
hâté la délivrance. Ramené à notre niveau, 
cela signifie que lorsque nous sommes 
susceptibles d’être confrontés à une épreuve, 
si seulement nous avions l’intelligence de 
prier dès qu’elle se présente, en gardant à 
l’esprit que ce n’est pas un tel qui nous veut 
du mal, la ″blessure″ ou la maladie qui fait 
souffrir, mais qu’il s’agit d’un décret divin, 
nous nous épargnerions bien des souffrances 
et des peines.

De ce fait, heureux est celui qui est 
convaincu que le Saint-Béni-Soit-Il a 
accompli, accomplit et accomplira tous les 
évènements. Car grâce à sa Emouna intègre 
et pure, il sait que tout ce qui lui arrive vient 
d’Hachem et que telle est Sa volonté. Même 
si quelqu’un le heurte, lui cause une perte 
d’argent ou autre, il ne se mettra jamais en 
colère ni ne se querellera. Il sait parfaitement 
que c’est Hachem qui a lancé son ″persécuteur″ 
contre lui, et que ce dernier n’est qu’un 
bâton pour le frapper. Dès lors, pourquoi se 
disputer avec lui ! De même, lorsqu’il subit 
une perte de son propre fait, il ne se rongera 
pas les sangs et ne s’énervera pas contre 
lui-même en pensant : ″Quelle idiotie 
d’avoir agi ainsi″. Car il croit fermement 
que c’est le Saint-Béni-Soit-Il qui lui a fait 
faire cette ″erreur″, parce qu’Il désirait qu’il 
subisse ce préjudice. Il n’a donc aucune 
raison de se plaindre de lui-même. C’est 
aussi le sens de ce qui est écrit dans notre 
Paracha (4, 11) : « Qui a donné une bouche à 
l’homme et qui le rend muet, sourd, clairvoyant 
ou aveugle, si ce n’est Moi Hachem », ce qui 
sous-entend aussi que le ″clairvoyant″ ne 
réussit pas grâce à sa clairvoyance, ni par 
sa force, mais c’est Hachem qui l’a rendu 
clairvoyant. De même, si un homme est 
resté ″muet″ alors qu’il aurait dû parler, qu’il 
ne se mette pas en peine en pensant : 
″Pourquoi me suis-je tu?″. Qu’il sache que 
c’est le Saint-Béni-Soit-Il qui l’a rendu 
muet, c’est Lui qui ″enlève la réponse aux 

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Chémot

Sages″, selon une conduite qui nous dépasse. 
De la sorte, sa vie entière ne sera que 
bonheur et joie.

Une histoire extraordinaire est arrivée 
récemment durant ‘Hanouca :

Dans l’un des Collels sous l’égide de Rav 
Golderich, faisant partie d’une ‘Hassidoute 
célèbre et éminente, il fut décidé, pour 
encourager les Avrékhim à respecter les 
horaires d’étude, d’organiser 
quotidiennement un tirage au sort parmi les 
premiers arrivés entre 9h et 9h30. L’heureux 
gagnant empocherait 100 dollars. Les plus 
prompts seraient donc les plus nantis ! Le 
premier jour, dix Avrékhim arrivèrent dans 
les délais fixés et le gagnant fut Rav Méir, 
qui reçut donc la récompense promise. Le 
deuxième jour, seulement neuf Avrékhim 
arrivèrent à temps (comme ″l’opinion de Beth Chamaï 
qui enseigne que l’on va en diminuant dans l’allumage des 
lumières de ‘Hanouca″). On procéda alors au tirage 
au sort, et après avoir plongé la main dans 
″l’urne″, le billet tiré fut celui où figurait le 
nom de… Rav Méir ! Le troisième jour, un 
nouveau tirage au sort fut effectué parmi 
tous les ″pressés de venir au Beth 
Hamidrache″, et ce fut encore Rav Méir qui 
gagna. Bien entendu, tous s’étonnèrent et les 
discussions allèrent même bon-train : avait-
on entendu une telle chose ? Comment était-
il possible que la même personne gagne à 
un tirage au sort trois fois de suite ? Y 
avait-il une tromperie ח"ו? Rav Méir leur 
demanda alors : « L’un d’entre vous a-t-il 
prié afin de sortir gagnant ? Moi, j’ai prié 
pour cela, et dans le Ciel, on a entendu ma 
requête et elle a été exaucée ; c’est pour cela 
que j’ai gagné à la loterie ! » Certes, les 
autres Avrékhim empressés ont fait ″une 
Hichtadloute″. Ils désirèrent à tout prix 
arriver à l’heure. Seulement, ils oublièrent 
que tout est décrété En-Haut, et que ce n’est 
pas la Hichtadloute qui fait réussir, mais la 
prière.

Rapportons, à ce sujet, une autre histoire 
chargée d’un immense enseignement :

Voici deux ans, l’un des Ba’hourim d’une 
grande Yéchiva aux Etats-Unis se mit à se 

conduire d’une manière allant à l’encontre 
de l’attitude admise à la Yéchiva et de celle 
d’un Ben Torah. Et lorsqu’il continua à se 
dégrader et commença même à entraîner les 
autres Ba’hourim de la Yéchiva, les Rabbanim 
se réunirent en ″comité d’urgence″ et il fut 
décidé, la mort dans l’âme, qu’il n’y avait 
pas d’autre solution que de le renvoyer 
définitivement. 

Récemment, le Roch Yéchiva rencontra 
par hasard le Ba’hour en question. A sa 
grande surprise, se tint devant lui un vrai 
Ben Torah, doté d’Yiérat Chamaïm, habillé 
conformément à son rang et au visage 
empreint de grâce et de la noblesse d’un Ben 
Alya. Lorsqu’il entama la conversation, le 
Ba’hour lui fit cette confidence :

« Il me tient à cœur de raconter au Roch 
Yéchiva la raison de mon ascension en 
Torah et en Yiérat Chamaïm : elle est due 
exclusivement à un certain Rav de la 
Yéchiva (Maguid Chiour) qui, durant ces deux 
dernières années, depuis que je fus renvoyé 
de la Yéchiva, ne cessa de m’appeler 
plusieurs fois par semaine. Cela me 
réchauffa le cœur, me prodigua un sentiment 
d’importance, me laissa un lien avec le 
monde de la Yéchiva et m’amena même, 
avec le temps, à me ″prendre en main″, à 
faire un examen de conscience sincère de ce 
qui était l’essentiel et de ce qui était 
l’accessoire, au point que, au début du 
Zeman, j’eus le mérite d’être reçu à l’illustre 
Yéchiva de Lakewood. »

Le Roch Yéchiva fut très impressionné 
par la dévotion de ce Maguid Chiour. Sur le 
champ, il l’appela et lui raconta avec émotion 
que ses efforts extraordinaires avaient porté 
leurs fruits et avaient été récompensés par le 
retour d’une âme juive pure à son Père 
céleste.

Le Maguid Chiour lui répondit alors, très 
étonné :

« Certes, il est vrai que je l’appelle 
plusieurs fois par semaine depuis deux ans, 
mais il n’a jamais répondu, pas même une 
seule fois, à aucun de mes appels… ! Il 



 Au Puits de La Paracha - Chémot 5

s’avéra en fait que les choses firent leur effet 
: le Ba’hour vit, sut et comprit, à chaque fois 
que le Maguid Chiour appela, ce qu’il 
voulait, et quelle était son intention. Et cela 
lui réchauffa le cœur. Chaque appel, même 
s’il n’avait pas (à ce qu’il semblait) été répondu, 
fit parfaitement son influence et entraîna le 
meilleur effet escompté possible.

Outre l’enseignement évident que l’on 
peut tirer de cette histoire sur l’influence 
que peut avoir le moindre acte destiné à 
rapprocher l’autre et à donner un bon 
sentiment en l’encourageant et en le 
renforçant, ce qui peut constituer un véritable 
sauvetage d’une âme juive, il en existe un 
autre : il est, en effet, fréquent qu’une 
personne prie à maintes reprises et ressente 
qu’elle n’est pas écoutée, comme s’il 
s’agissait d’un appel sans réponse. Elle en 
conçoit alors de la peine en pensant : « 
Pourtant, il est écrit dans tout le Tanakh 
comment le Saint-Béni-Soit-Il écoute la prière 
de chacun. En quoi mon sort est-il pire que 
celui des autres ? Pourquoi ma prière n’est-
elle pas exaucée ? Mais, en vérité, il n’existe 
aucune prière qui ne soit pas entendue et 
reçue dans le Ciel, à l’instar de cette histoire 
où, durant deux ans, le Maguid Chiour ne 
cessa d’appeler le Ba’hour, sans obtenir de 
réponse. Cependant, il s’avéra que chaque 
appel l’influença tellement qu’il engendra 
des résultats extraordinaires dépassant 
l’entendement humain. De même, toute 
″parole″ et toute prière exercent une 
influence et de grandes conséquences !

Toujours suivant la même comparaison, 
Rav Dan Ségal ajoute à ce qui précède un 
éclaircissement supplémentaire concernant 
ce que nous disons dans la prière שעוום  "בעת 
 : [″Au moment où ils crient vers Lui″] אליו"

Il est, en effet, fréquent à notre époque 
que lorsqu’une personne téléphone à une 
autre et n’obtient pas de réponse, elle laisse 
un message sur la boîte vocale. Après un 
certain temps, le correspondant l’interroge 
et écoute les messages qu’on lui a laissés. 
Néanmoins, le Saint-Béni-Soit-Il, Lui, n’agit 
pas comme les êtres humains, la prière n’est 

pas comme ce message laissé sur la boîte 
vocale et écouté qu’après un certain temps. 
Hachem écoute Son peuple Israël ″au 
moment où ils crient vers Lui″ : réellement 
au moment-même où l’homme se tient 
devant Lui et Lui ouvre son cœur, Hachem 
écoute et ″prête l’oreille″ à sa prière.

La période des ″Chovavim″

« Le temps de votre délivrance est arrivé » 
: la période des ″Chovavim″, un temps, 

pour l’âme, de délivrance de son ″Egypte″

Le Rambam écrit, dans une lettre à son 
fils Rabbi Avraham :

« Et il faut que tu saches, mon fils, que 
Pharaon, le roi d’Egypte, est le Yetser Hara 
véritable. Les Bné Israël représentent 
l’entendement humain qui se trouve en tout 
homme, où siègent toutes ses volontés et le 
raisonnement de sa pensée. Moché 
Rabbénou, représente, lui, l’intelligence 
Divine, qui est l’âme (la Néchama) des Bné 
Israël. La terre d’Egypte dans son ensemble 
représente le corps, et l’endroit du cœur est 
représenté par la terre de Goshen. »

Cela signifie que de même que, jadis, 
Pharaon le roi d’Egypte, œuvra afin que les 
Bné Israël s’installent sur sa terre, il en est 
ainsi dans toutes les générations : le Yetser 
Hara vient régner sur leur intelligence, leur 
volonté et leurs désirs afin de les soumettre 
à sa domination. Et, de même que Pharaon 
n’eut de prise que sur les Bné Israël et n’eut 
aucun pouvoir sur Moché Rabbénou, la 
Néchama qui est en chaque Ben Israël (qui est 
appelée la partie de Moché Rabbénou) n’est jamais 
entachée et jamais assujettie aux forces du 
mal (″les ‘Hitsonim″). C’est grâce à elle que 
l’homme est libéré et délivré, tout comme 
Moché libéra les Bné Israël d’Egypte.

Cette époque est propice à délivrer l’esprit 
et le cœur du Yetser Hara, car la lecture de 
ces Parachiote réveille le ″temps de la sortie 
d’Egypte personnelle″, qui consiste à sortir 
de l’étroitesse du Yetser et des limitations 



6 Au Puits de La Paracha - Chémot

dues au corps qui empêchent l’homme 
d’accomplir la volonté Divine.

Le Zohar (III, 126a) rapporte que, chaque 
jour, un appel retentit qui dit : ″Chouvou 
Banim Chovavim″ [″Revenez enfants 
rebelles″], parce qu’à chaque instant et en 
toute circonstance, le Saint-Béni-Soit-Il 
attend que les Bné Israël reviennent à Lui. 
Néanmoins, cette voix céleste redouble de 
force durant la période des ″Chovavim″ 
durant laquelle quiconque vient frapper à la 
porte du repentir, bénéficie d’une d’aide du 
Ciel particulière et où le Saint-Béni-Soit-Il 
demande à chacun : ″Chouvou Banim 
Chovavim″, ″Revenez vers Moi et Je 
reviendrai vers vous″ ! 

Le Péri Mégadim dans son livre 
″Hamaguid″ écrit que le mot ″Chovav″ peut 
avoir trois sens : 1) Rébellion, 2) Brisure, 3) 
Renvoi. Cela signifie que même le fauteur 
qui se serait déjà rebellé contre Hachem, 
celui qui se serait brisé (à savoir qui aurait été 
″abimé″ à cause de la faute) et même celui qui aurait 
été renvoyé de la proximité d’Hachem, à 
tous, la voix céleste crie : ″Revenez enfants 
rebelles !″ 

Le Péri Mégadim poursuit en disant que 
même si un homme s’est repenti et a récidivé, 
qu’il ne dise pas : « Comment aurais-je le 
front de revenir à Hachem une deuxième et 
une troisième fois… ? » Car seul l’esclave 
qui aurait trahi son maître une ou deux fois 
ne connaîtra aucun remède et son maître le 
renverra définitivement, sans la possibilité 
de revenir vers lui et se faire pardonner. Ce 
n’est pas le cas pour un père qui accepte 
son fils à chaque fois qu’il se repent. C’est 
le sens de la phrase : « Revenez enfants 
rebelles. » Car nous sommes ″les enfants 
d’Hachem″, et le Saint-Béni-Soit-Il ne cesse 
de pardonner comme un père qui se laisse 
toujours attendrir par son fils. Et même si 
celui-ci a récidivé et s’est repenti plusieurs 
fois, on lui dit : « Revenez enfants rebelles ! 
» Même si vous étiez déjà ″rebelles″ et que 
l’année dernière, à l’époque des ‘Chovavim’, 
vous vous étiez déjà repentis de vos 
rebellions, malgré tout, à présent, ″revenez 

vers Moi une fois de plus et Je vous recevrai 
avec amour″ !

Le fait de se renforcer durant les 
″Chovavim″ possède une valeur 
supplémentaire. En effet, durant cette 
période, à chaque fois qu’un homme se 
renforce, se bat et surmonte, même un peu, 
son Yetser, ses efforts sont acceptés dans le 
Ciel avec affection et amour. En effet, le 
Saint-Béni-Soit-Il attend particulièrement 
durant cette période que Ses enfants bien-
aimés reviennent à Lui ! C’est ce que dit 
une fois le ″Maguid″ au Beth Yossef : le 
repentir et le jeûne accomplis durant les 
″Chovavim″ sont acceptés, même dans des 
cas où s’ils avaient été accomplis durant le 
reste de l’année, ils ne l’auraient pas tellement 
été. Pour reprendre ses mots : [C’est sur une 
telle période que s’applique le verset] « Et 
voici que ton temps était le temps des noces 
», et c’est pourquoi tout est accepté avec 
amour devant le Maître du monde.

L’Admour de Viladnik écrit quelque 
chose de stupéfiant basé sur une allusion 
suggérée dans un enseignement de ‘Haza’l 
(‘Haguiga 15a) : ″Chouvou Banim Chovavim à 
l’exception de A’her (″l’autre″ : Elicha Ben Abouya 
qui devint apostat ; n.d.t)″ : « Durant cette période, 
écrit-il, la porte du repentir est ouverte 
même à celui qui aurait tellement provoqué 
de dégâts qu’il serait appelé ″A’her (″l’autre″)″ 
et serait rejeté en dehors des mondes de la 
sainteté. Ces jours possèdent la force 
d’effacer la faute de la parole et celle de la 
sainteté des mœurs, même celle que Yom 
Kippour ne peut effacer. » (Cf. Ad Hoc où il 
s’étend longuement sur le sujet)

Le Isma’h Moché (5-6) voit également une 
allusion au thème des Chovavim dans le 
verset de notre Paracha : « Et il surgira de la 
terre » (1, 10) : même si un homme est 
complètement plongé dans la terre (le 
matériel), il est encore en mesure de s’élever. 
Et c’est pourquoi on lit ces Parachiote à cette 
période afin d’évoquer la ″sortie d’Egypte″ 
de chacun.

Ce qu’écrit le Ari Za’l (Chaar Roua’h Hakodech, 
Tikoune 26) sur l’obligation de jeûner et de se 



 Au Puits de La Paracha - Chémot 7

mortifier pendant cette période est connu. 
Cependant, du fait que les générations se 
sont affaiblies, les jeûnes ne sont plus 
indifféremment à la portée de tout le monde. 
Dès lors, que doit faire celui qui recherche la 
purification de son âme ?

Le Chem Mi Chemouel s’exprime à ce 
sujet de la manière suivante :

« Mon grand-père, le Rav de Kotsk, 
affirme qu’il est plus facile pour le corps de 
prendre sur lui toutes les mortifications 
que d’accepter le joug du Ciel, et qu’il n’y 
a pas de plus grande mortification pour le 
corps que de se soumettre au joug de la 
royauté Divine, de se conduire dans tous les 
domaines uniquement suivant ce que la 
Torah impose. » Cela signifie que le plus 
grand ″Tikoune″ (réparation des fautes) consiste à 
être ″Yéré Chamaïm″ (craignant D.), à dominer 
son corps et ses membres afin qu’ils ne 
fassent pas d’acte défendu, qui serait contre 
la volonté d’Hachem, et à renforcer plus que 
jamais la surveillance de ses yeux et de sa 
bouche. Même lorsque brûlera en lui le feu 
d’un désir interdit, il se retiendra de fauter. 
Cette ″retenue″ est alors considérée comme 
la plus grande mortification et équivaut à 
beaucoup de jeûnes.

C’est également ce qu’écrit le Michna 
Beroura (§571, 2) :

« Il est écrit dans les livres de Moussar 
que si, au milieu d’un repas, alors qu’il a 
encore envie de manger, un homme s’abstient 
de le faire, cela lui est également compté 
comme une mortification et ses fautes lui 
sont pardonnées. Et j’ai lu dans un livre que 
lorsque quelqu’un veut prendre sur lui 
d’accomplir un jeûne, il est préférable que 
ce soit un jeûne de la parole plutôt qu’un 
jeûne alimentaire. Car il n’en subira aucun 
dommage ni pour le corps ni pour l’âme et 
il n’en sera en rien affaibli. Une idée 
semblable est exprimée par le Gaon de Vilna 
dans sa ″lettre″ : ″L’homme doit se faire 
violence, non pas par des jeûnes ni par des 
mortifications, mais en mettant un frein à 
sa bouche et à ses désirs matériels.″ »

Voici plusieurs années, une guerre 
opposa, en Eretz Israël, le public des gens 
respectueux de la Torah à celui des laïcs, au 
sujet de la dissection des morts. 

Un jour, un juif sans enfant décéda. A 
proximité de sa maison, se trouvait un 
dortoir de Ba’hourim. Ces derniers, 
conscients du danger que constituaient les 
″profanateurs″, lesquels se hâteraient de 
ravir le défunt pour pratiquer des opérations 
sur son corps, se dépêchèrent de dissimuler 
celui-ci dans l’internat de la Yéchiva.

Bien entendu, les Réchaïm ne gardèrent 
pas le silence. La police ne se résigna pas, 
d’autant plus que leur fierté était en jeu : 
comment des Ba’hourim avaient-ils réussi à 
déjouer leurs projets en volant le corps du 
défunt ? Cependant, craignant d’avoir à se 
battre contre toute la Yéchiva, la police fit 
appel à de grands effectifs de renfort. Les 
étudiants, décidés à défendre le respect du 
défunt, se préparèrent à ″l’assaut″ en 
barricadant tout le chemin à l’intérieur de la 
Yéchiva, depuis l’entrée jusqu’au troisième 
étage, avec des armoires, des bancs et des 
tables, et en versant sur les escaliers de l’eau 
et de l’huile. Tout objet susceptible de créer 
une entrave à la venue des policiers fut placé 
sur ce passage. Les forces de l’ordre luttèrent 
plusieurs heures, mais finirent par forcer 
l’entrée de la Yéchiva. De nombreux 
Ba’hourim se retranchèrent au troisième 
étage, jusqu’à ce que, finalement, les policiers 
arrivent près de la pièce qui faisait l’objet de 
la bataille. Après avoir franchi les derniers 
″remparts″, quatre policiers s’emparèrent de 
la civière, l’engouffrèrent dans une 
ambulance et prirent le chemin de Abou 
Kabîr, lieu dans lequel on procédait aux 
dissections des morts. 

Après un quart d’heure de trajet, les 
policiers commencèrent à voir des 
mouvements sous le Talith… A mourir de 
peur ! Le Talith se mit à glisser, et le mort 
s’assit sur la civière ! Une vraie ″résurrection″ 
! Tandis qu’ils demeurèrent paralysés par la 
peur, le mort, lui, se leva et, ni une ni deux, 
ouvrit la porte de l’ambulance et s’enfuit ! 



8 Au Puits de La Paracha - Chémot

Inutile de préciser que ce furent alors les 
policiers qui eurent besoin d’une ambulance 
!

Mais où avait disparu le vrai mort ? 
Quelques instants après que les policiers 
eurent quitté le bâtiment de la Yéchiva, on 
le sortit de la chambre où il se trouvait au 
premier étage et on l’enterra tranquillement 
et en toute discrétion suivant les règles. Il 
s’avéra que toute la bataille de la police eut 
pour but de prendre le ″mort vivant″, tandis 
que le véritable mort, lui, gisait en toute 
sécurité au premier, sans que personne n’ait 
eu besoin de le garder…

En premier lieu, tirons de cette histoire 
une leçon amère sur les ruses du Yetser et 
sur la manière dont il trompe l’homme en 
lui faisant croire que le ″bonheur″ est là-bas, 
au ″troisième étage″. Il trompe et tourmente 
l’humanité entière en lui suggérant que la 
satisfaction essentielle se trouve dans des 
plaisirs imaginaires, sans aucun contenu. 
L’homme tombe dans ses filets et investit 
des forces colossales afin de poursuivre ces 
chimères et ces rêves dorés, pour s’apercevoir 
finalement que tout n’est qu’imagination : il 
n’y a ici aucun ″mort″ mais seulement une 
mise en scène dont l’homme ne sort à la fin, 
que blessé et heurté dans tout son être (comme 
ces policiers qui sortirent blessés et revinrent bredouilles de 
tous leurs efforts). Et où, en vérité, se trouvent le 
vrai bonheur et le véritable but de la vie ? 
La Torah attend l’homme, la sainteté et la 
crainte de D. sont à sa disposition, de même 
que le service d’Hachem. Quiconque le 
désire n’a qu’à venir les chercher pour les 

acquérir et en tirer un plaisir véritable (sans 
risque d’en sortir blessé). Là-bas, il ne tombera pas 
dans les filets du Yetser qui le trompe en 
faisant beaucoup de bruit à propos de choses 
vaines et lui montre que le bonheur est 
ailleurs, comme si les désirs matériels et les 
plaisirs de ce monde avaient une quelconque 
valeur. La poursuite des honneurs, de 
l’argent, etc., ressemble à celle qu’ont fait les 
policiers du corps de ce mort.

Mais prenons une leçon supplémentaire 
de cette histoire :

Ces policiers ne craignirent pas le nombre 
de Ba’hourim, ni toutes les armoires et les 
embuches disposées dans tout le bâtiment. 
Ils luttèrent de toutes leurs forces jusqu’à ce 
qu’ils parviennent à ravir le ″mort″. Quand 
furent-ils saisis de terreur ? Lorsque le mort 
commença à bouger et à remuer ! Ô alors, 
c’est là qu’ils faillirent presque mourir de 
peur !

Il en est de même du Yetser Hara et de 
ses sbires : que craignent-ils le plus ? Ni les 
″recettes miracles″ ni les Tikounim. Bien 
qu’ils conservent toute leur importance, 
néanmoins, ils ne constituent pas encore un 
remède assez puissant contre eux. 

C’est seulement lorsqu’ils voient qu’un 
Ba’hour commence à bouger (″un bon examen de 
conscience dans le cœur vaut plus que toutes les épreuves″), 
qu’il montre des signes de vitalité et 
commence à se prendre en main et à bouger 
de là où il se trouve, même d’un petit peu, 
aussitôt, le Yetser perd ses moyens et le 
laisse tranquille ! 




