Vayé'hi



FEUILLET HEBDOMADAIRE

AU PUITS DE LA

PARACHA

Pour toute remarque,
éclaircissement ou tout
autre sujet il est possible
de nous contacter:

Par téléphone: (718) 484 8 136

ou par Email:
Mail@BeerHaparsha.com

Chaque semaine diffusé gratuitement par mail.

INSCRIVEZ-VOUS DES
AUJOURD'HUI!

En hébreu:

awIan INa

subscribe@beerhaparsha.com
En anglais:

Torah Wellsprings

Torah@torahwellsprings.com
En Yidich:

ORNP Nwaa WwT

yiddish@derparshakval.com

En Espagnol:

Manantiales de la Tora

info@manantialesdelatora.com

En Frangais:

Au Puits de La Paracha

info@aupuitsdelaparacha.com

En Italien:

Le Sorgenti della Torah

info@lesorgentidellatorah.com

En Russe:
Kononen Topsr

info@kolodetztory.com

\)a)

N
T

AUX ETATS-UNIS: Mechon Beer Emunah
1630 50th St, Brooklyn NY 11204
718.484.8136

ENISRAEL: Makhon Beer Emouna
Re'hov Dovev Mecharim 4/2
Jérusalem

Téléphone: 02-688040

Edité par le Makhon Beer Emouna
Tous droits de Reproduciton réservés

La reproduction ou l'impression du fevillet de quelque
maniére que ce soit & des fins commerciales ou publicitaires
sans autorisation écrite du Makhon Beer Emouna est
contraire a la Halakha et a la loi.



Au Puits de La Paracha

Yavyé'hi

« Il vécut en terre d’Egypte » : vivre au
milieu de I'adversité

« Yaakov vécut en terre d’Egypte dix-sept ans
(..). » (47, 28)

"Pourquoi cette Paracha est-elle ‘Setouma’
(fermée)’ a la différence de toutes les autres
Parachiote de la Torah ? Parce que des que
Yaakov Avinou décéda, 1’asservissement
d’Israél par 1'Egypte commenga. Autre
explication : pourquoi est-elle Setouma ?
Parce que Yaakov Avinou voulut dévoiler la
fin des temps, et cela lui fut fermé (dissimule).
Autre explication : pourquoi est-elle Setouma
? Parce qu’il ‘ferma’ devant lui toutes les
épreuves du monde [a savoir que ces dix-
sept ans ou Yaakov se trouva en Egypte
furent les meilleures années de sa vie, car
toute celle-ci fut une succession d’épreuves,
de souffrances et de poursuites, jusqu’a ce
qu’il arrive en Egypte, comme 1'expliquent
les commentateurs]." (Midrach Rabba 96, 1)

Le "Yacherech Yaakov" (du Rav Yaakov Yéhouda
de Nodrejine, le gendre de I’Admour de Varki) s’interro ge
a propos de ce Midrach : l'expression
employée laisserait entendre que Yaakov
Avinou lui-méme fit disparaitre de lui toutes
les épreuves du monde. En effet, il n’est pas
écrit : "toutes les épreuves du monde se fermerent
devant lui", mais : "il ferma devant lui toutes les
épreuves du monde". Or, cela est tres étonnant
: un homme est-il en mesure lui-méme
d’agir pour éviter épreuves et souffrances ?
En outre, I'expression "toutes les épreuves du
monde”" montre qu’il n’avait plus aucune
inquiétude du tout, ce qui parait
incompréhensible. En effet, il est connu que
Yaakov savait parfaitement que le décret : «
Ta descendance sera étrangere dans une terre qui
n’est pas la leur, et ils les asserviront et ils les

persécuteront » avait déja été décidé lors de
I'alliance de "Ben Habétarim". A présent,
toute la descendance de Yaakov était
descendue en Egypte, ce qui indiquait qu’il
était surle point de se concrétiser. Comment,
des lors, ne fut-il pas inquiet des malheurs
qui allaient s’abattre sur sa descendance ?

Etil explique que Yaakov Avinou réfléchit
sur les diverses étapes de son existence et
réalisa que partout ou il fit une Hichtadloute
pour se préserver, il obtint 'effet inverse.
Ce fut le cas lorsqu’il s’enfuit chez Lavan
pour échapper a Essav et qu’il pensa trouver
la-bas un refuge. Dans les faits, Lavan et sa
famille lui furent hostiles au point qu’il dat
partir de chez lui comme un voleur. En
revanche, sur le chemin du retour vers Eretz
Israél, lorsqu’Essav, son frére, vint a sa
rencontre et qu’il fut saisi de crainte (a ridée
d’étre tué ou de devoir tuer ; n.d.t), il arriva alors un
miracle : Essav courut vers lui et tomba a
son cou en l'enlagant et en I'embrassant (33,
4). Rabbi Chimone Bar Yo’hai en déduit cet
enseignement : "Essav hait Yaakov est une
loi perpétuelle, mais a cet instant précis,
Essav fut pris de compassion et I'embrassa
de tout son cceur.” Et tout cela se produisit
afin de montrer a Yaakov que "Mes pensées
ne sont pas comme vos pensées, mais que tout
est entre les mains d’'Hachem qui est en
mesure de transformer le bien en mal
[comme dans la maison de Lavan, ce qui
semblait étre un bienfait se révéla étre le
contraire] ou le mal en bien [lorsqu’il
rencontra Essav qui fut pris de pitié et
I’embrassa sincerement].

Il en fut de méme lorsqu’il arriva a Sichem
ou il lui sembla étre parvenu a un havre de
paix, comme cela est rapporté dans le

1. Les Parachiote de la Torah (Béréchit, Noa'h,...) sont toutes séparées les unes des autres, dans le Séfer Torah,
par de grands espaces blancs, a I'exception de Vayé'hi qui est écrite sans aucune interruption avec la fin
de la Paracha précédente Vaygache. Cette disposition est nommée Paracha Setouma (fermée). N.d.t.



4

Au Puits de La Paracha - Vayé hi

Midrach (rRabba 79, 6) sur le verset (33, 18) : « Il
fut bienveillant avec la ville » qui en donne
I'explication suivante : "Il se mit a leur
envoyer des présents”’, et leur vendit
également de la marchandise a bon prix,
tout cela dans le but de se lier avec eux.
Dans les faits, il arriva la-bas un grand
malheur avec l'histoire de Dina. De méme,
lorsque « Yaakov s’installa dans la terre des
pérégrinations de ses peres, en terre de Canaan »
et qu’il désira y séjourner en toute sérénité,
il eut alors a subir I'épreuve de Yossef.

Lorsque Yaakov Avinou réalisa que
toutes les actions qu’il accomplissait en vue
d’améliorer sa situation ne lui apportaient
aucune tranquillité d’esprit, il se rasséréna et
se dit : « A partir de maintenant, je
n’entreprendrai plus aucune action dans
aucun domaine et je ne ferai que compter
sur la bonté d’'Hachem. Quoi qu’il m’arrive,
je m’annulerai entiérement devant Lui. »
Ainsi, lorsque Yossef envoya chercher
Yaakov pour le faire descendre en Egypte,
ce dernier vit que telle était la volonté
d’Hachem : il devait payer la dette du décret
Divin contractée lors de l'alliance de Ben
Habétarim, méme s’il savait que cela
impliquait aussi que s’accomplissent les
termes du verset : « Ils les asserviront et les
persécuteront. » Néanmoins, il accepta cette
décision divine avec joie, comme il est dit :
« 11 offrit des sacrifices au D. de son pere Its'hak
» (46, 1), car, comme on le sait, Its"hak évoque
la "Guevoura" (Iabnégation). Immédiatement
apres, Hachem se dévoila a lui dans une
vision nocturne et lui dit : « Ne crains pas de
descendre en Egypte, car Je te ferai devenir un
grand peuple la-bas. » En effet, puisqu’il eut
foi en Hachem, annula ses propres désirs et
ne chercha pas les moyens de se dérober a
ce décret, mais accepta la justice Divine
avec joie, le Saint-Béni-Soit-Il lui dit : "Ne
crains pas de descendre en Egypte a cause
du décret de servitude et de persécution,
parce que de la-méme sortira un bienfait : «
Je te ferai devenir un grand peuple la-bas », car

« Plus ils les persécuteront, plus ils se
multiplieront et déborderont en nombre. » C'est
ce que dit la Guemara (Chabbat 89b) : "Yaakov

aurait dt descendre en Egypte ligoté avec
des chaines de fer, mais son mérite lui vint
en aide.” Car s’il n’avait pas accepté la
volonté d’Hachem et avait tenté de s’y
soustraire, il serait effectivement descendu,
ligoté avec des chaines de fer. Seulement,
son propre mérite d’avoir eu foi en Hachem
et d’avoir accepté Sa conduite avec intégrité
et joie, entraina qu’il descendit en Egypte
avec tous les honneurs.

Le Yacherech Yaakov se sert de ce qui
précéde pour expliquer le sens du Midrach
4 " 151 /. 4
rapporté plus haut : "Parce qu’il ‘ferma
devant lui toutes les épreuves du monde."
Comment Yaakov Avinou fut-il en mesure
d’éloigner de lui-méme toutes les épreuves
du monde ? La réponse est qu’il repoussa
tous les malheurs parce qu’a partir de ce
moment, il fut convaincu de la chose suivante
: méme si une situation ne semble pas bonne,
il se peut qu’elle le soit, 1'essentiel étant
d’avoir confiance dans le Saint-Béni-Soit-I1
et de s’annuler devant Lui. Certes, un
homme peut imaginer quantité de solutions
pour améliorer sa situation. Mais, elles
n’‘ont aucune valeur. La seule qui en soit
pourvue est son renforcement dans sa
confiance en Hachem. Par ce biais-méme, il
obtiendra la délivrance et tout se
transformera en bien.

« C’est pour cette raison, poursuit-il, que
la Torah fait allusion a ce sujet et nous
'enseigne, car toutes les générations doivent
savoir qu'un homme ne doit pas chercher
des stratagémes et des ruses pour étre bien
ou penser que la mise en ceuvre d'un
quelconque moyen sera la raison de son
bien-étre. Mais, il s’en remettra entiérement
et exclusivement au Saint-Béni-Soit-Il en
s’annulant completement devant Lui,
accomplissant ainsi les termes du verset
(Téhilim 55, 23) : « Rejette ton fardeau sur Hachem.
» Et c’est précisément cette attitude qui lui
fera obtenir la délivrance, car les moyens
mis en ceuvre par ’homme lui-méme sont
vains. »

En résumé, 'homme est, en effet, en
mesure d’éloigner les malheurs en acceptant



Au Puits de La Paracha - Vayé hi

5

les décisions divines, sans calcul, avec
intégrité et joie. Alors que celui qui
recherche toutes sortes de moyens pour
échapper a l'adversité, faire des bénéfices
ou atteindre d’autres objectifs du méme
genre, éloigne, au contraire, sa délivrance*

I était une fois, dans une petite ville, un
vieil homme juif qui avait I’habitude de dire
systématiquement, lorsque l'on venait lui
rapporter que tel sujet était amer et
malheureux : "Qui dit que c’est un mal ?
Peut-étre est-ce un bien ?" En revanche,
lorsque l'on venait lui en conter un autre
que l'on pensait bénéfique et doux, il
répondait : "Qui dit que c’est un bien ?
Peut-étre est-ce un mal ?"

Ce vieillard possédait un cheval unique
en son genre, dont il tirait sa subsistance
(grace a des transports de voyageurs et de colis). Un jOUI‘,
tres tot le matin, celui-ci s’enfuit tres loin, et
le vieil homme se retrouva ainsi dénué de
toute ressource. Ce jour-la, il ne sortit pas de
chez lui. Qu’avait-il, en effet, a chercher
dehors, alors qu’il ne pouvait plus transporter
ni passager ni paquet ? Tous les habitants de
la ville vinrent le consoler et pleurer sur ce
mauvais décret du Ciel. Ils déplorérent cette
perte difficile : combien était-ce malheureux
et dur pour quelqu’'un qui, jusqu’a présent,
subvenait a ses besoins de devenir, du jour
au lendemain, pauvre et complétement
démuni ! Le vieil homme réagit en leur
répondant par son leitmotiv : « Qui dit que
c’est un mal ? Peut-étre est-ce un bien ? »
Les habitants de la ville le prirent pour un
insensé. « Pauvre homme, pensérent-ils. Son
malheur et son anxiété lui avaient faire
perdre la raison ! »

Entre-temps, le cheval s’était enfoncé
dans les profondeurs d'un désert et s’était
lié la-bas a des chevaux sauvages qui
erraient, libérés du joug d’un maitre. Il était

tres content : il avait trouvé des "amis"
comme il le désirait ! Cependant, sa joie fut
de courte durée, quand, quelques heures
plus tard, son ventre commenga a crier
famine. Il vit que ses nouveaux amis ne lui
donnaient pas méme un petit peu de quoi
calmer sa faim. Il n’avait pas le choix : il
décida de retourner chez son maitre. Mais
son retour ne se fit pas seul : ses nouveaux
amis 1'accompagneérent, attirés par ses récits
de repas plantureux qu’on leur servirait s’ils
acceptaient de le suivre chez son maitre.
Toute la ville fut stupéfaite de voir arriver le
présumé mort sur ses pattes. Il était revenu,
et en plus, pas seul. Son escorte se composait
de quatre ou cinq chevaux ! Les paroles du
"malheureux” propriétaire prirent alors tout
leur sens et ils s’empresserent de lui donner
raison : combien était-ce bien a présent !
Mais, le vieillard leur fit de nouveau sa
célebre réplique : "Qui dit que c’est un bien
? Peut-étre est-ce un mal ?" Apparemment,
penserent-ils, la perte de son cheval avait
encore des effets néfastes. En effet, pourquoi
de telles paroles, alors que la fortune lui
souriait et que ses biens s'étaient si
considérablement multipliés ?

Seulement quelques jours plus tard, son
fils qu’il avait eut dans ses vieux jours, un
jeune homme de dix-sept ans, décida,
pendant les vacances, de monter 'un des
nouveaux chevaux. Il y en avait tellement
qu’il pouvait aisément en changer chaque
jour. Apres une courte chevauchée, le cheval
en question, qui n’était, somme toute, qu'un
animal sauvage, habitué a la liberté et aux
grands espaces, se dressa sur ses pattes
arriere et se débarrassa tout bonnement du
jeune homme, qui tomba violemment a la
renverse, se brisant les deux jambes ! De
nouveau, tous les habitants de la ville vinrent
consoler le vieil homme et lui dirent : « Tu
avais raison : "Qui dit que c’est un bien ?

2. 11 est évident que tout cela ne vient pas exclure I'accomplissement d’efforts personnels (Hichtadloute), car,
au contraire, Hachem veut qu’il en fasse. Mais, 'intention ici est de faire comprendre a I'homme que tous
les moyens mis en ceuvre ne sont rien et que la Hichtadloute ne sert a rien, et qu’il I'accomplit uniquement

en tant que décret divin.



6

Au Puits de La Paracha - Vayé hi

Peut-étre est-ce un mal ?" Se casser les deux
jambes d’un coup avec toutes les dures et
ameres souffrances que cela suppose et la
longue dépendance que cela entraine est bel
et bien un mal ! Tout le "bénéfice” de ces
biens multipliés s’avére n’étre qu'un grand
malheur. C’est terrible ! » Mais, le vieillard
ne fit que répéter : "Qui dit que c’est un mal
? Peut-étre est-ce un bien ?" Les habitants
de la ville posant leur doigt sur leur tempe
conclurent : « Le pauvre, les malheurs I'ont
tellement tourmenté qu’il les confond avec
un bienfait ! »

Deux semaines plus tard, des soldats du
Tsar Nikolai arriverent dans la ville pour
enrodler les Ba’hourim juifs. Nombreux parmi
les meilleurs d’entre eux furent emmenés a
I'armée. Néanmoins, lorsqu’ils entrerent
chez le vieil homme et qu’ils virent son fils
alité, les deux jambes cassées, ils le laisserent.
Apres quelques temps, de mauvaises
nouvelles arriverent du champ de bataille :
plusieurs des Ba’hourim de la ville, enrdlés,
avaient rendu 'dame a cause de la famine
qu’ils avaient subie la-bas. Quant au Ba’hour
en question, il échappa ainsi au malheur.
Tous réaliserent alors que le vieil homme
avait eu raison en disant que c’était peut-
étre un bien.

Cette histoire illustre bien nos propos
rapportés plus haut : nous sommes des étres
faits de matiere et personne ne sait ce qui
est bien, ni ce qui est son contraire. Dés lors,
acceptons avec amour et joie la conduite
d’Hachem a notre égard, méme si les choses
nous paraissent mauvaises et séveres.
Sachons seulement que tout est bénéfique.
Tirons-en une lecon de Emouna : ce qui
nous parait étre un malheur ou une
souffrance, un préjudice ou une perte, ne
l'est pas forcément réellement. Au contraire,
cette épreuve contient une délivrance, une
bénédiction, un bénéfice et un trésor.

« Israél se ressaisit » : se ressaisir
désormais en sachant que celui qui désire
se purifier est aidé par le Ciel

« 1l les bénit en ce jour en disant (...) » (48, 20)

Certains Tsadikim (Cf. Beth Aharon au nom de
I'Admour de Stoline) déclarent que cette
bénédiction signifie que nous ne devons
avoir constamment a l'esprit que le jour
présent. Par ce biais, nous pouvons répliquer
au Yetser Hara que nous n’avons aucun
rapport avec nos actes de la veille, ni avec
ceux du lendemain. Ainsi, nous ne serons
pas découragés a cause des mauvaises
actions que nous avons commises, ni a cause
du doute et de la crainte de ce que l'avenir
nous réserve. Nous n’avons "que le jour
présent” ot nous nous trouvons et ot nous
commencons a servir le Saint-Béni-Soit-II,
sans faire de calculs.

‘Haza’l nous enseignent que "celui qui
vient se purifier est aidé par le Ciel” : si un
homme ne se laisse pas aller au
découragement, mais qu’il se ressaisit, il
méritera que, du Ciel, on I'aide a se renforcer
et a se renouveler. Rabbi Zéev de Jebriz
rapporta une fois a ce sujet au nom de
I’Admour Rabbi Aharon de Tchernobyl la
chose suivante : on a l'habitude de dire,
apres avoir achevé 'un des cinq livres de la
Torah, la phrase : piinn P i ["(sois) fort, (sois)
fort, et renforcons-nous"] pour suggérer que
si un homme se renforce une fois apres
I'autre et ne se décourage pas, il méritera
que, du Ciel, on lui dise : "renfor¢ons-nous”
: le Saint-Béni-Soit-1l lui viendra en aide et le
renforcera.

« Israél se ressaisit et s’assit sur le lit. » (48, 2)

Le Baal Hatourim écrit, a propos de ce
verset, qu’il existe deux occurrences de
I'expression "sur le lit" dans tout le Tanakh :
ici, et également dans le verset (Esther 7, 8) : «
Hamane tomba sur le lit. » Et il explique le lien
entre les deux de la maniére suivante :

« Car les justes, méme lorsqu’ils sont
faibles, se ressaisissent, comme il est dit ici
: "Israél se ressaisit et s’assit sur le lit", alors
que les méchants, méme dans leur gloire,
tombent, comme il est dit : "Hamane tomba
sur le lit." »

Deés lors, prenons le chemin des Tsadikim
en veillant a ne pas nous laisser aller méme



Au Puits de La Paracha - Vayé hi

7

au moment d’une faiblesse, mais au contraire,
a nous ressaisir sans nous décourager.

Le Sefat Emet, dans son commentaire du
verset de notre Paracha : « C'est un jeune lion,
Yéhouda, il s’est agenouillé, il s’est couché, tel
un lion et tel un fauve » (49, 9), encourage tous
ceux qui auraient subi une chute quelle
qu’elle soit :

« Mon ateul, écrit-il, a dit une fois, que la
force de Yéhouda réside dans le fait que,
méme lorsqu’il se trouve dans son état le
plus lamentable, lorsqu’il est couché, il
demeure comme un lion et comme un fauve.
Car le lion lui-méme, bien qu'il soit parfois
allongé, est, malgré tout, toujours dénommé
"lion". En effet, il est constamment prét a
braver vaillamment le combat, comme ce fut
le cas dans I'histoire de Tamar. Yéhouda eut
le courage, malgré la honte, de reconnaitre
son acte, afin de montrer a chaque juif que
méme a 'heure de la chute, il devra s’armer
du courage du lion, se relever et retrouver
son état d’origine. »

Un homme ne devra donc jamais se
décourager devant la multitude des épreuves
qu’il traverse lorsque son Yetser Hara le
surpasse. Mais, il devra savoir que c’est
uniquement grace a ces luttes qu’il s’éléve
d’une fagon inestimable, comme l'explique
le Sefat Emet a propos du verset : « IIs lui
rendirent la vie amere, ils se disputerent et ils le
hairent, ceux qui lancent des fleches ; c’est de la
qu’est venu le berger, la pierre d’angle d’Israél »
(Téhilim 49, 23-24) : "de 1a" précisément, de ces
"luttes"”, il s’est élevé le berger et la pierre
d’angle d’Israél !

Pour illustrer ce qui précede, on rapporte
au nom du Baal Ha Soulam, I'histoire
suivante :

Un homme avait prodigué, a un roi, un
bienfait énorme, et de ce fait, lui avait
procuré une immense satisfaction. En signe
de reconnaissance, celui-ci le fit appeler et
lui remit, en main-propre, la clé de la porte
du trésor royal, en lui disant : « Ce trésor est
a ta disposition durant les deux heures qui
viennent. Va et prends tout ce que tu désire

: des bijoux en or et en argent, des diamants
et des pierres précieuses... » L’homme se
hata, prit avec lui plusieurs sacs grands et
solides, et se mit a I'ceuvre. Apres un certain
temps, il acheva de remplir tous les sacs, et,
a grand-peine, se traina vers la sortie, chargé
du lourd butin. Or, voici que lorsqu’il arriva
aux portes du palais, il tomba sur les gardes
royaux qui I'apostrophérent en disant : « Eh
toi, Rabbi Yéhoudi, quel culot ! Qu’as-tu pris
du trésor royal ? » Puis, ils saisirent
vigoureusement ses sacs et les renversérent
complétement en les vidant de tout leur
précieux contenu qu’il avait mis tant
d’efforts a ramasser piéce par piece.
L’homme, sachant pertinemment qu’il avait
recu les clés du roi en personne, prit ses sacs
et s’en alla les remplir a nouveau. Dés qu’il
eut fini son "travail”, il décida de faire plus
attention au moment ot il sortirait du palais.
Cependant, les gardes déjouérent ses projets
et, encore une fois, ils lui vidérent les sacs
qu’il avait eu tant de mal a remplir. Il jeta un
ceil sur la montre et vit que les deux heures
n’étaient pas encore écoulées. Il se pressa
une troisieme fois. Et, comme les deux
premiéres, la méme scéne se reproduisit une
fois de plus, puis une quatriéeme et une
cinquieme. Lorsqu’il acheva le sixiéme
"remplissage”, les deux heures se terminerent.
Il prit alors le chemin de la sortie du palais
pour rentrer chez lui. C'est alors qu’il apercut
que les gardes lui avaient préparé, dans des
caisses fermées et scellées, tout ce qu’il avait
amassé au cours des cing dernieres fois. Il
revint chez lui, heureux et le cceur joyeux,
en y rapportant ce colossal trésor.
Immédiatement apres, il se présenta au
palais, afin de rendre grace au roi qui avait
été tellement généreux a son égard. Ne
pouvant se retenir, il lui demanda alors :

« Sa majesté pourrait-elle me dévoiler
quelle était son intention au début, et ce
qu’elle pensa a la fin : pourquoi ordonna-t-
elle aux gardes de me prendre mes sacs, de
les vider, pour finalement me les remettre en
mains ?

-Mon cher ami, lui répondit le roi, ne
comprends-tu pas ? Je voulais, en signe de



8

Au Puits de La Paracha - Vayé hi

gratitude, te renvoyer chez toi avec tous les
trésors. Cependant, je savais tres bien qu'une
fois que tu aurais rempli tes sacs a volonté
et que tu serais devenu le "plus fortuné de
laville", tu cesserais d’en ramasser davantage,
méme si les deux heures n’étaient pas encore
écoulées. Que fis-je alors ? J'ordonnai aux
gardes de vider le contenu des sacs, afin que
tu sentes que tu n’avais toujours rien, et
que tu te dépéches de les remplir. Et c’est
pourquoi, tant que le temps imparti n’était
pas encore achevé, les gardes continuerent a
vider le fruit de ton labeur. Le moment
arrivé, nous te renvoyames rempli de toute
cette profusion, si bien qu’a présent, tu es
devenu extrémement riche ! »

Toutefois, si apres que les gardes I'eurent
"spolié” de son "butin”, il était reparti chez
lui, furieux, en pleurant sur son triste sort et
en criant au vol manifeste et a 'impudence
sans égale dont il avait été la victime, il serait
demeuré sans rien. Il est possible qu'on lui
aurait envoyé chez lui ce qu’il avait amassé
la premiére fois, et peut-étre que non. Mais,
comme il comprit que ce n’était pas le
moment de se lamenter sur lui-méme, mais
plutét, de se ressaisir, qu’il continua a

remplir ses sacs depuis le début, et qu'il
agit de la sorte méme la troisieme fois, la
quatrieme, et la cinquiéme, sans nullement
se décourager, il mérita cette immense
richesse. Il comprit a la fin, qu’il n’y avait
eu ni vol, ni impudence, et que toutes ces
pensées n’avaient été que le fruit de son
imagination. Tout avait été pour son bien !

Il en est de méme du Yetser Hara : il vise
a décourager 'homme au moment de sa
chute spirituelle. Mais, en réalité, le but de
ce déclin est de faire que 'homme ne ressente
pas qu’il a déja acquis suffisamment de
Torah et de Mitsvot. Celui qui ne le comprend
pas se décourage et se met a pleurer et a se
lamenter : « O malheur, tous mes efforts
sont tombés a l'eau ! » Pourquoi ne
comprendrait-il pas que tout n’a qu’'un seul
but : qu’il ressente encore ce manque’ et
continue a remplir son trésor de Torah et de
service divin ? Et a la fin, il se rendra compte
que tout n’était qu’illusion, qu’il n"y avait
ni chute, ni perte. Toutes les acquisitions
spirituelles qu’il pensait avoir perdues
étaient soigneusement conservées a son
intention dans le monde futur pour
I'éternité !



