
Vayé’hi





1. Les Parachiote de la Torah (Béréchit, Noa’h,…) sont toutes séparées les unes des autres, dans le Séfer Torah, 
par de grands espaces blancs, à l’exception de Vayé’hi qui est écrite sans aucune interruption avec la fin 
de la Paracha précédente Vaygache. Cette disposition est nommée Paracha Setouma (fermée). N.d.t. 

Vayé’hi

« Il vécut en terre d’Egypte » : vivre au 
milieu de l’adversité

« Yaakov vécut en terre d’Egypte dix-sept ans 
(…). » (47, 28)

″Pourquoi cette Paracha est-elle ‘Setouma’ 
(fermée)1 à la différence de toutes les autres 
Parachiote de la Torah ? Parce que dès que 
Yaakov Avinou décéda, l’asservissement 
d’Israël par l’Egypte commença. Autre 
explication : pourquoi est-elle Setouma ? 
Parce que Yaakov Avinou voulut dévoiler la 
fin des temps, et cela lui fut fermé (dissimulé). 
Autre explication : pourquoi est-elle Setouma 
? Parce qu’il ‘ferma’ devant lui toutes les 
épreuves du monde [à savoir que ces dix-
sept ans où Yaakov se trouva en Egypte 
furent les meilleures années de sa vie, car 
toute celle-ci fut une succession d’épreuves, 
de souffrances et de poursuites, jusqu’à ce 
qu’il arrive en Egypte, comme l’expliquent 
les commentateurs].″ (Midrach Rabba 96, 1) 

Le ″Yacherech Yaakov″ (du Rav Yaakov Yéhouda 
de Nodrejine, le gendre de l’Admour de Varki) s’interroge 
à propos de ce Midrach : l’expression 
employée laisserait entendre que Yaakov 
Avinou lui-même fit disparaître de lui toutes 
les épreuves du monde. En effet, il n’est pas 
écrit : ″toutes les épreuves du monde se fermèrent 
devant lui″, mais : ″il ferma devant lui toutes les 
épreuves du monde″. Or, cela est très étonnant 
: un homme est-il en mesure lui-même 
d’agir pour éviter épreuves et souffrances ? 
En outre, l’expression ″toutes les épreuves du 
monde″ montre qu’il n’avait plus aucune 
inquiétude du tout, ce qui paraît 
incompréhensible. En effet, il est connu que 
Yaakov savait parfaitement que le décret : « 
Ta descendance sera étrangère dans une terre qui 
n’est pas la leur, et ils les asserviront et ils les 

persécuteront » avait déjà été décidé lors de 
l’alliance de ″Ben Habétarim″. A présent, 
toute la descendance de Yaakov était 
descendue en Egypte, ce qui indiquait qu’il 
était sur le point de se concrétiser. Comment, 
dès lors, ne fut-il pas inquiet des malheurs 
qui allaient s’abattre sur sa descendance ?

Et il explique que Yaakov Avinou réfléchit 
sur les diverses étapes de son existence et 
réalisa que partout où il fit une Hichtadloute 
pour se préserver, il obtint l’effet inverse. 
Ce fut le cas lorsqu’il s’enfuit chez Lavan 
pour échapper à Essav et qu’il pensa trouver 
là-bas un refuge. Dans les faits, Lavan et sa 
famille lui furent hostiles au point qu’il dût 
partir de chez lui comme un voleur. En 
revanche, sur le chemin du retour vers Eretz 
Israël, lorsqu’Essav, son frère, vint à sa 
rencontre et qu’il fut saisi de crainte (à l’idée 
d’être tué ou de devoir tuer ; n.d.t), il arriva alors un 
miracle : Essav courut vers lui et tomba à 
son cou en l’enlaçant et en l’embrassant (33, 
4). Rabbi Chimone Bar Yo’haï en déduit cet 
enseignement : ″Essav hait Yaakov est une 
loi perpétuelle, mais à cet instant précis, 
Essav fut pris de compassion et l’embrassa 
de tout son cœur.″ Et tout cela se produisit 
afin de montrer à Yaakov que ″Mes pensées 
ne sont pas comme vos pensées″, mais que tout 
est entre les mains d’Hachem qui est en 
mesure de transformer le bien en mal 
[comme dans la maison de Lavan, ce qui 
semblait être un bienfait se révéla être le 
contraire] ou le mal en bien [lorsqu’il 
rencontra Essav qui fut pris de pitié et 
l’embrassa sincèrement].

Il en fut de même lorsqu’il arriva à Sichem 
où il lui sembla être parvenu à un havre de 
paix, comme cela est rapporté dans le 

Au Puits de La Paracha



4 Au Puits de La Paracha - Vayé’hi

Midrach (Rabba 79, 6) sur le verset (33, 18) : « Il 
fut bienveillant avec la ville » qui en donne 
l’explication suivante : ″Il se mit à leur 
envoyer des présents″, et leur vendit 
également de la marchandise à bon prix, 
tout cela dans le but de se lier avec eux. 
Dans les faits, il arriva là-bas un grand 
malheur avec l’histoire de Dina. De même, 
lorsque « Yaakov s’installa dans la terre des 
pérégrinations de ses pères, en terre de Canaan » 
et qu’il désira y séjourner en toute sérénité, 
il eut alors à subir l’épreuve de Yossef.

Lorsque Yaakov Avinou réalisa que 
toutes les actions qu’il accomplissait en vue 
d’améliorer sa situation ne lui apportaient 
aucune tranquillité d’esprit, il se rasséréna et 
se dit : « A partir de maintenant, je 
n’entreprendrai plus aucune action dans 
aucun domaine et je ne ferai que compter 
sur la bonté d’Hachem. Quoi qu’il m’arrive, 
je m’annulerai entièrement devant Lui. » 
Ainsi, lorsque Yossef envoya chercher 
Yaakov pour le faire descendre en Egypte, 
ce dernier vit que telle était la volonté 
d’Hachem : il devait payer la dette du décret 
Divin contractée lors de l’alliance de Ben 
Habétarim, même s’il savait que cela 
impliquait aussi que s’accomplissent les 
termes du verset : « Ils les asserviront et les 
persécuteront. » Néanmoins, il accepta cette 
décision divine avec joie, comme il est dit : 
« Il offrit des sacrifices au D. de son père Its’hak 
» (46, 1), car, comme on le sait, Its’hak évoque 
la ″Guevoura″ (l’abnégation). Immédiatement 
après, Hachem se dévoila à lui dans une 
vision nocturne et lui dit : « Ne crains pas de 
descendre en Egypte, car Je te ferai devenir un 
grand peuple là-bas. » En effet, puisqu’il eut 
foi en Hachem, annula ses propres désirs et 
ne chercha pas les moyens de se dérober à 
ce décret, mais accepta la justice Divine 
avec joie, le Saint-Béni-Soit-Il lui dit : ″Ne 
crains pas de descendre en Egypte à cause 
du décret de servitude et de persécution, 
parce que de là-même sortira un bienfait : « 
Je te ferai devenir un grand peuple là-bas », car 
: « Plus ils les persécuteront, plus ils se 
multiplieront et déborderont en nombre. » C’est 
ce que dit la Guemara (Chabbat 89b) : ″Yaakov 

aurait dû descendre en Egypte ligoté avec 
des chaînes de fer, mais son mérite lui vint 
en aide.″ Car s’il n’avait pas accepté la 
volonté d’Hachem et avait tenté de s’y 
soustraire, il serait effectivement descendu, 
ligoté avec des chaînes de fer. Seulement, 
son propre mérite d’avoir eu foi en Hachem 
et d’avoir accepté Sa conduite avec intégrité 
et joie, entraina qu’il descendit en Egypte 
avec tous les honneurs.

Le Yacherech Yaakov se sert de ce qui 
précède pour expliquer le sens du Midrach 
rapporté plus haut : ″Parce qu’il ‘ferma’ 
devant lui toutes les épreuves du monde.″ 
Comment Yaakov Avinou fut-il en mesure 
d’éloigner de lui-même toutes les épreuves 
du monde ? La réponse est qu’il repoussa 
tous les malheurs parce qu’à partir de ce 
moment, il fut convaincu de la chose suivante 
: même si une situation ne semble pas bonne, 
il se peut qu’elle le soit, l’essentiel étant 
d’avoir confiance dans le Saint-Béni-Soit-Il 
et de s’annuler devant Lui. Certes, un 
homme peut imaginer quantité de solutions 
pour améliorer sa situation. Mais, elles 
n’ont aucune valeur. La seule qui en soit 
pourvue est son renforcement dans sa 
confiance en Hachem. Par ce biais-même, il 
obtiendra la délivrance et tout se 
transformera en bien.

« C’est pour cette raison, poursuit-il, que 
la Torah fait allusion à ce sujet et nous 
l’enseigne, car toutes les générations doivent 
savoir qu’un homme ne doit pas chercher 
des stratagèmes et des ruses pour être bien 
ou penser que la mise en œuvre d’un 
quelconque moyen sera la raison de son 
bien-être. Mais, il s’en remettra entièrement 
et exclusivement au Saint-Béni-Soit-Il en 
s’annulant complètement devant Lui, 
accomplissant ainsi les termes du verset 
(Téhilim 55, 23) : « Rejette ton fardeau sur Hachem. 
» Et c’est précisément cette attitude qui lui 
fera obtenir la délivrance, car les moyens 
mis en œuvre par l’homme lui-même sont 
vains. »

En résumé, l’homme est, en effet, en 
mesure d’éloigner les malheurs en acceptant 



 Au Puits de La Paracha - Vayé’hi 5

2. Il est évident que tout cela ne vient pas exclure l’accomplissement d’efforts personnels (Hichtadloute), car, 
au contraire, Hachem veut qu’il en fasse. Mais, l’intention ici est de faire comprendre à l’homme que tous 
les moyens mis en œuvre ne sont rien et que la Hichtadloute ne sert à rien, et qu’il l’accomplit uniquement 
en tant que décret divin. 

les décisions divines, sans calcul, avec 
intégrité et joie. Alors que celui qui 
recherche toutes sortes de moyens pour 
échapper à l’adversité, faire des bénéfices 
ou atteindre d’autres objectifs du même 
genre, éloigne, au contraire, sa délivrance2.

Il était une fois, dans une petite ville, un 
vieil homme juif qui avait l’habitude de dire 
systématiquement, lorsque l’on venait lui 
rapporter que tel sujet était amer et 
malheureux : ″Qui dit que c’est un mal ? 
Peut-être est-ce un bien ?″ En revanche, 
lorsque l’on venait lui en conter un autre 
que l’on pensait bénéfique et doux, il 
répondait : ″Qui dit que c’est un bien ? 
Peut-être est-ce un mal ?″ 

Ce vieillard possédait un cheval unique 
en son genre, dont il tirait sa subsistance 
(grâce à des transports de voyageurs et de colis). Un jour, 
très tôt le matin, celui-ci s’enfuit très loin, et 
le vieil homme se retrouva ainsi dénué de 
toute ressource. Ce jour-là, il ne sortit pas de 
chez lui. Qu’avait-il, en effet, à chercher 
dehors, alors qu’il ne pouvait plus transporter 
ni passager ni paquet ? Tous les habitants de 
la ville vinrent le consoler et pleurer sur ce 
mauvais décret du Ciel. Ils déplorèrent cette 
perte difficile : combien était-ce malheureux 
et dur pour quelqu’un qui, jusqu’à présent, 
subvenait à ses besoins de devenir, du jour 
au lendemain, pauvre et complètement 
démuni ! Le vieil homme réagit en leur 
répondant par son leitmotiv : « Qui dit que 
c’est un mal ? Peut-être est-ce un bien ? » 
Les habitants de la ville le prirent pour un 
insensé. « Pauvre homme, pensèrent-ils. Son 
malheur et son anxiété lui avaient faire 
perdre la raison ! » 

Entre-temps, le cheval s’était enfoncé 
dans les profondeurs d’un désert et s’était 
lié là-bas à des chevaux sauvages qui 
erraient, libérés du joug d’un maître. Il était 

très content : il avait trouvé des ″amis″ 
comme il le désirait ! Cependant, sa joie fut 
de courte durée, quand, quelques heures 
plus tard, son ventre commença à crier 
famine. Il vit que ses nouveaux amis ne lui 
donnaient pas même un petit peu de quoi 
calmer sa faim. Il n’avait pas le choix : il 
décida de retourner chez son maître. Mais 
son retour ne se fit pas seul : ses nouveaux 
amis l’accompagnèrent, attirés par ses récits 
de repas plantureux qu’on leur servirait s’ils 
acceptaient de le suivre chez son maître. 
Toute la ville fut stupéfaite de voir arriver le 
présumé mort sur ses pattes. Il était revenu, 
et en plus, pas seul. Son escorte se composait 
de quatre ou cinq chevaux ! Les paroles du 
″malheureux″ propriétaire prirent alors tout 
leur sens et ils s’empressèrent de lui donner 
raison : combien était-ce bien à présent ! 
Mais, le vieillard leur fit de nouveau sa 
célèbre réplique : ″Qui dit que c’est un bien 
? Peut-être est-ce un mal ?″ Apparemment, 
pensèrent-ils, la perte de son cheval avait 
encore des effets néfastes. En effet, pourquoi 
de telles paroles, alors que la fortune lui 
souriait et que ses biens s’étaient si 
considérablement multipliés ?

Seulement quelques jours plus tard, son 
fils qu’il avait eut dans ses vieux jours, un 
jeune homme de dix-sept ans, décida, 
pendant les vacances, de monter l’un des 
nouveaux chevaux. Il y en avait tellement 
qu’il pouvait aisément en changer chaque 
jour. Après une courte chevauchée, le cheval 
en question, qui n’était, somme toute, qu’un 
animal sauvage, habitué à la liberté et aux 
grands espaces, se dressa sur ses pattes 
arrière et se débarrassa tout bonnement du 
jeune homme, qui tomba violemment à la 
renverse, se brisant les deux jambes ! De 
nouveau, tous les habitants de la ville vinrent 
consoler le vieil homme et lui dirent : « Tu 
avais raison : ″Qui dit que c’est un bien ? 



6 Au Puits de La Paracha - Vayé’hi

Peut-être est-ce un mal ?″ Se casser les deux 
jambes d’un coup avec toutes les dures et 
amères souffrances que cela suppose et la 
longue dépendance que cela entraîne est bel 
et bien un mal ! Tout le ″bénéfice″ de ces 
biens multipliés s’avère n’être qu’un grand 
malheur. C’est terrible ! » Mais, le vieillard 
ne fit que répéter : ″Qui dit que c’est un mal 
? Peut-être est-ce un bien ?″ Les habitants 
de la ville posant leur doigt sur leur tempe 
conclurent : « Le pauvre, les malheurs l’ont 
tellement tourmenté qu’il les confond avec 
un bienfait ! »

Deux semaines plus tard, des soldats du 
Tsar Nikolaï arrivèrent dans la ville pour 
enrôler les Ba’hourim juifs. Nombreux parmi 
les meilleurs d’entre eux furent emmenés à 
l’armée. Néanmoins, lorsqu’ils entrèrent 
chez le vieil homme et qu’ils virent son fils 
alité, les deux jambes cassées, ils le laissèrent. 
Après quelques temps, de mauvaises 
nouvelles arrivèrent du champ de bataille : 
plusieurs des Ba’hourim de la ville, enrôlés, 
avaient rendu l’âme à cause de la famine 
qu’ils avaient subie là-bas. Quant au Ba’hour 
en question, il échappa ainsi au malheur. 
Tous réalisèrent alors que le vieil homme 
avait eu raison en disant que c’était peut-
être un bien.

Cette histoire illustre bien nos propos 
rapportés plus haut : nous sommes des êtres 
faits de matière et personne ne sait ce qui 
est bien, ni ce qui est son contraire. Dès lors, 
acceptons avec amour et joie la conduite 
d’Hachem à notre égard, même si les choses 
nous paraissent mauvaises et sévères. 
Sachons seulement que tout est bénéfique. 
Tirons-en une leçon de Emouna : ce qui 
nous parait être un malheur ou une 
souffrance, un préjudice ou une perte, ne 
l’est pas forcément réellement. Au contraire, 
cette épreuve contient une délivrance, une 
bénédiction, un bénéfice et un trésor.

« Israël se ressaisit » : se ressaisir 
désormais en sachant que celui qui désire 

se puri ier est aidé par le Ciel

« Il les bénit en ce jour en disant (…) » (48, 20)

Certains Tsadikim (Cf. Beth Aharon au nom de 
l’Admour de Stoline) déclarent que cette 
bénédiction signifie que nous ne devons 
avoir constamment à l’esprit que le jour 
présent. Par ce biais, nous pouvons répliquer 
au Yetser Hara que nous n’avons aucun 
rapport avec nos actes de la veille, ni avec 
ceux du lendemain. Ainsi, nous ne serons 
pas découragés à cause des mauvaises 
actions que nous avons commises, ni à cause 
du doute et de la crainte de ce que l’avenir 
nous réserve. Nous n’avons ″que le jour 
présent″ où nous nous trouvons et où nous 
commençons à servir le Saint-Béni-Soit-Il, 
sans faire de calculs.

‘Haza’l nous enseignent que ″celui qui 
vient se purifier est aidé par le Ciel″ : si un 
homme ne se laisse pas aller au 
découragement, mais qu’il se ressaisit, il 
méritera que, du Ciel, on l’aide à se renforcer 
et à se renouveler. Rabbi Zéev de Jebriz 
rapporta une fois à ce sujet au nom de 
l’Admour Rabbi Aharon de Tchernobyl la 
chose suivante : on a l’habitude de dire, 
après avoir achevé l’un des cinq livres de la 
Torah, la phrase : חזק חזק ונתחזק [″(sois) fort, (sois) 
fort, et renforçons-nous″] pour suggérer que 
si un homme se renforce une fois après 
l’autre et ne se décourage pas, il méritera 
que, du Ciel, on lui dise : ″renforçons-nous″ 
: le Saint-Béni-Soit-Il lui viendra en aide et le 
renforcera.

« Israël se ressaisit et s’assit sur le lit. » (48, 2)

Le Baal Hatourim écrit, à propos de ce 
verset, qu’il existe deux occurrences de 
l’expression ″sur le lit″ dans tout le Tanakh : 
ici, et également dans le verset (Esther 7, 8) : « 
Hamane tomba sur le lit. » Et il explique le lien 
entre les deux de la manière suivante :

« Car les justes, même lorsqu’ils sont 
faibles, se ressaisissent, comme il est dit ici 
: ″Israël se ressaisit et s’assit sur le lit″, alors 
que les méchants, même dans leur gloire, 
tombent, comme il est dit : ″Hamane tomba 
sur le lit.″ » 

Dès lors, prenons le chemin des Tsadikim 
en veillant à ne pas nous laisser aller même 



 Au Puits de La Paracha - Vayé’hi 7

au moment d’une faiblesse, mais au contraire, 
à nous ressaisir sans nous décourager.

Le Sefat Emet, dans son commentaire du 
verset de notre Paracha : « C’est un jeune lion, 
Yéhouda, il s’est agenouillé, il s’est couché, tel 
un lion et tel un fauve » (49, 9), encourage tous 
ceux qui auraient subi une chute quelle 
qu’elle soit :

« Mon aïeul, écrit-il, a dit une fois, que la 
force de Yéhouda réside dans le fait que, 
même lorsqu’il se trouve dans son état le 
plus lamentable, lorsqu’il est couché, il 
demeure comme un lion et comme un fauve. 
Car le lion lui-même, bien qu’il soit parfois 
allongé, est, malgré tout, toujours dénommé 
″lion″. En effet, il est constamment prêt à 
braver vaillamment le combat, comme ce fut 
le cas dans l’histoire de Tamar. Yéhouda eut 
le courage, malgré la honte, de reconnaître 
son acte, afin de montrer à chaque juif que 
même à l’heure de la chute, il devra s’armer 
du courage du lion, se relever et retrouver 
son état d’origine. »

Un homme ne devra donc jamais se 
décourager devant la multitude des épreuves 
qu’il traverse lorsque son Yetser Hara le 
surpasse. Mais, il devra savoir que c’est 
uniquement grâce à ces luttes qu’il s’élève 
d’une façon inestimable, comme l’explique 
le Sefat Emet à propos du verset : « Ils lui 
rendirent la vie amère, ils se disputèrent et ils le 
haïrent, ceux qui lancent des flèches ; c’est de là 
qu’est venu le berger, la pierre d’angle d’Israël » 
(Téhilim 49, 23-24) : ″de là″ précisément, de ces 
″luttes″, il s’est élevé le berger et la pierre 
d’angle d’Israël !

Pour illustrer ce qui précède, on rapporte 
au nom du Baal Ha Soulam, l’histoire 
suivante :

Un homme avait prodigué, à un roi, un 
bienfait énorme, et de ce fait, lui avait 
procuré une immense satisfaction. En signe 
de reconnaissance, celui-ci le fit appeler et 
lui remit, en main-propre, la clé de la porte 
du trésor royal, en lui disant : « Ce trésor est 
à ta disposition durant les deux heures qui 
viennent. Va et prends tout ce que tu désire 

: des bijoux en or et en argent, des diamants 
et des pierres précieuses… » L’homme se 
hâta, prit avec lui plusieurs sacs grands et 
solides, et se mit à l’œuvre. Après un certain 
temps, il acheva de remplir tous les sacs, et, 
à grand-peine, se traina vers la sortie, chargé 
du lourd butin. Or, voici que lorsqu’il arriva 
aux portes du palais, il tomba sur les gardes 
royaux qui l’apostrophèrent en disant : « Eh 
toi, Rabbi Yéhoudi, quel culot ! Qu’as-tu pris 
du trésor royal ? » Puis, ils saisirent 
vigoureusement ses sacs et les renversèrent 
complètement en les vidant de tout leur 
précieux contenu qu’il avait mis tant 
d’efforts à ramasser pièce par pièce. 
L’homme, sachant pertinemment qu’il avait 
reçu les clés du roi en personne, prit ses sacs 
et s’en alla les remplir à nouveau. Dès qu’il 
eut fini son ″travail″, il décida de faire plus 
attention au moment où il sortirait du palais. 
Cependant, les gardes déjouèrent ses projets 
et, encore une fois, ils lui vidèrent les sacs 
qu’il avait eu tant de mal à remplir. Il jeta un 
œil sur la montre et vit que les deux heures 
n’étaient pas encore écoulées. Il se pressa 
une troisième fois. Et, comme les deux 
premières, la même scène se reproduisit une 
fois de plus, puis une quatrième et une 
cinquième. Lorsqu’il acheva le sixième 
″remplissage″, les deux heures se terminèrent. 
Il prit alors le chemin de la sortie du palais 
pour rentrer chez lui. C’est alors qu’il aperçut 
que les gardes lui avaient préparé, dans des 
caisses fermées et scellées, tout ce qu’il avait 
amassé au cours des cinq dernières fois. Il 
revint chez lui, heureux et le cœur joyeux, 
en y rapportant ce colossal trésor. 
Immédiatement après, il se présenta au 
palais, afin de rendre grâce au roi qui avait 
été tellement généreux à son égard. Ne 
pouvant se retenir, il lui demanda alors :

« Sa majesté pourrait-elle me dévoiler 
quelle était son intention au début, et ce 
qu’elle pensa à la fin : pourquoi ordonna-t-
elle aux gardes de me prendre mes sacs, de 
les vider, pour finalement me les remettre en 
mains ?

-Mon cher ami, lui répondit le roi, ne 
comprends-tu pas ? Je voulais, en signe de 



8 Au Puits de La Paracha - Vayé’hi

gratitude, te renvoyer chez toi avec tous les 
trésors. Cependant, je savais très bien qu’une 
fois que tu aurais rempli tes sacs à volonté 
et que tu serais devenu le ″plus fortuné de 
la ville″, tu cesserais d’en ramasser davantage, 
même si les deux heures n’étaient pas encore 
écoulées. Que fis-je alors ? J’ordonnai aux 
gardes de vider le contenu des sacs, afin que 
tu sentes que tu n’avais toujours rien, et 
que tu te dépêches de les remplir. Et c’est 
pourquoi, tant que le temps imparti n’était 
pas encore achevé, les gardes continuèrent à 
vider le fruit de ton labeur. Le moment 
arrivé, nous te renvoyâmes rempli de toute 
cette profusion, si bien qu’à présent, tu es 
devenu extrêmement riche ! » 

Toutefois, si après que les gardes l’eurent 
″spolié″ de son ″butin″, il était reparti chez 
lui, furieux, en pleurant sur son triste sort et 
en criant au vol manifeste et à l’impudence 
sans égale dont il avait été la victime, il serait 
demeuré sans rien. Il est possible qu’on lui 
aurait envoyé chez lui ce qu’il avait amassé 
la première fois, et peut-être que non. Mais, 
comme il comprit que ce n’était pas le 
moment de se lamenter sur lui-même, mais 
plutôt, de se ressaisir, qu’il continua à 

remplir ses sacs depuis le début, et qu’il 
agit de la sorte même la troisième fois, la 
quatrième, et la cinquième, sans nullement 
se décourager, il mérita cette immense 
richesse. Il comprit à la fin, qu’il n’y avait 
eu ni vol, ni impudence, et que toutes ces 
pensées n’avaient été que le fruit de son 
imagination. Tout avait été pour son bien !

Il en est de même du Yetser Hara : il vise 
à décourager l’homme au moment de sa 
chute spirituelle. Mais, en réalité, le but de 
ce déclin est de faire que l’homme ne ressente 
pas qu’il a déjà acquis suffisamment de 
Torah et de Mitsvot. Celui qui ne le comprend 
pas se décourage et se met à pleurer et à se 
lamenter : « Ô malheur, tous mes efforts 
sont tombés à l’eau ! » Pourquoi ne 
comprendrait-il pas que tout n’a qu’un seul 
but : qu’il ressente encore ce manque’ et 
continue à remplir son trésor de Torah et de 
service divin ? Et à la fin, il se rendra compte 
que tout n’était qu’illusion, qu’il n’y avait 
ni chute, ni perte. Toutes les acquisitions 
spirituelles qu’il pensait avoir perdues 
étaient soigneusement conservées à son 
intention dans le monde futur pour 
l’éternité ! 


