ﬂ"ﬁ}’:N 3777}7

9791 P55 MTPAN 7 IR

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

[ e

Le cantique de la mer

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J «POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL »  \_
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV ISRAEL BEN RACHEL »

VOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE OU DANS
LES COMMERCES DE YOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER PAR E-MAIL A YOS AMIS,
EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE! r

POUR SABONNER ET LE RECEVOIR PAR EMAIL: FRANCAIS@TORASAVIGDOR.ORG
POUR LES SPONSORISATIONS OU TOUTES AUTRES DEMANDES D'INFORMATIONS:
TAEUROPE®DTORASAVIGDOR.ORG




w3 Ny

AVEC

R AVIGDORMILLER 7T"L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Le cantique de la mer

Table des matiéres
Premiére partie : Lembellir
Deuxiéme partie : Nous embellir
Troisiéme partie : Nous changer

Un engagement

Lorsque les Bné Israél assisterent au spectacle grandiose de
I'ouverture de la mer des Joncs, puis traverserent la mer a pied sec, ils
observerent les eaux sécraser sur les ennemis qui les poursuivaient, et
une immense gratitude sempara deux. Submergés démotion, ils
séleverent au point qu'un esprit prophétique descendit sur le peuple. Ils
entonnerent alors un cantique d'amour et de louange a Hachem. 7w? 18
NRTT TPWE N ORIW? 2321 Mwn (Chemot 15:1).

Bien que ce fit un immense accomplissement - chanter a Hachem
pour Le remercier de Sa conduite envers vous est le signe d'une grande
perfection de caractére - nous comprenons que le peuple juif a
certainement pris une initiative ce jour-la. En effet, lorsqu'un événement
grandiose survient, une grande délivrance, les personnes de haut niveau
prennent des nédarim, elles promettent de “rembourser” Hachem pour
le bénéfice qull leur a octroyé. Le roi David l'affirme : RWR nipiw» oia -
Lorsque je [éve la coupe du salut, alors OYWR OWIY 71T - je macquitterai de
mes veeux envers ['Eternel (Téhilim 116 : 13-14).

2 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



Ainsi, lorsquils sont sauvés des griffes de la mort, et que, de
surcroit, leurs ennemis se noient dans la mer, ces deux événements
causerent une telle joie et extase qua l'évidence, une réaction se
produirait. Cette question est donc valable : suite a cette prodigieuse
délivrance et a limmense exubérance vécue en ces instants, quel
engagement prirent-ils ?

Le serment singulier
Dans ce cantique de la mer, nous trouvons une seule promesse
collective, en échange de cette grande délivrance. IIs prirent le serment
suivant : "9p it - “Clest mon D.ieu,” dirent-ils, 1MIK1 - “et je vais Lembellir”
(Chemot 15:2). Cest la seule obligation que le peuple, sur le plan
individuel et collectif, assuma.

Si tel a été le choix du peuple, il a certainement une grande portée.
Il nous appartient d’étudier cette promesse prise au pied de la mer des
joncs. Que recouvre cette idée d'embellir Hachem ?

Des noms qui embellissent

Au niveau le plus élémentaire, il s'agissait de glorifier Hachem. Nous
promettons de Te glorifier toute notre vie.

Bien entendu, il sagit dun peuple qui vivait de cette facon. En
Egypte, ils donnérent a leurs enfants de purs noms juifs, des noms qui
refletent le kavod Chamayim, la gloire du Ciel. Y8"m5W! Ah, quel nom !
Hachem est ma paix. Et son pere : "W M¥- Hashem est mon roc. Tous les
noms €étaient dans cette veine, ils embellissaient Hachem.

oY - Le peuple du Trés-Haut. Son épouse s'appelait 7221 - Hachem
est ma gloire. Ces noms exprimaient leur amour pour Hachem. 273y -
Mon peuple bénévole pour servir Hachem. 983 - Tout ce que je posseéde,
Hachem me U'a donné. Ce nom a été inventé en Egypte.

Pour ces hommes, Hachem occupait une place prépondérante dans
leur vie. Mais lorsquils furent sauvés de la noyade dans la mer et
apercurent leurs ennemis submergés par les vagues, ils monterent d'un
cran. Ils consacrerent leur vie et celle de leurs enfants, pour toute
éternité, a cette immense tache unique : ce réle remarquable de Hodou
LaHachem, d’élever Hachem.

Elever et penser

Hodou signifie remercier et louer, certes, mais ce sont des sens
secondaires. Hodou signifie : élever tres haut. Comme dans Yéchayahou :

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 3



117 1 93 MiynY nMRD YY1 - le jeune enfant avancera la main dans le
repaire de laspic (a la fin des temps) (11:8). Hada signifie : il leve. Ou chez
le prophete Yirmiyahou 72 12K 111 - “Ils jetérent des pierres sur moi” (Ekha
3:53). Lorsque vous jetez des pierres, ce n'est pas a I'horizontale. Vous
lancez selon une trajectoire, qui commence par le haut.

Ainsi, le terme hod signifie s‘élever et : T TN signifie élever
Hachem, Le rehausser. Nous pensons que cela signifie : “Merci Hachem”
ou “Louer Hachem” car comment remercier Hachem ? En Lélevant.
“Hachem, Tu es Celui qui me donne tout.” “Hachem, Tu es le Créateur du
monde” “Hachem, Tu nous accordes tous des bienfaits” “Hachem, je
T’aime”” Tout ceci est inclus dans le terme Hodou et dans notre obligation
d’embellir Hachem.

Exercices matinaux

Vous savez désormais pourquoi ‘119 17i71 est la premiére louange de
notre priere quotidienne. Dans le rite ashkénaze, nous disons d’abord
Baroukh Chéamar en guise d’introduction. Mais c’est le début des prieres,
car ‘19 17im, fait référence a notre rdle dans ce monde.

Dés demain matin, entrainez-vous. ‘119 17i1! Vous dites : “Rendez
hommage & Hachem ! Elevez-Le trés haut ! Faites-en le centre de votre
vie” Répétez-le plusieurs fois. Hodou LaHachem. Je Te remercie, Hachem!

Puis nous poursuivons : W2 1XP - Proclamez Son Nom. Faites-le
savoir a tout le monde. PRy DAY 17 - Publiez parmi les nations Ses
hauts-faits.

A qui nous adressons-nous ?

Il est de notre devoir de le transmettre au monde, mais vous devez
d’'abord en faire part aux Juifs. Et vous devez commencer par vous-
mémes, car vous étes généralement bien endormi.

Ainsi, lorsque vous récitez hodou, pensez d’abord que vous vous
parlez a vous-méme. Vous le dites a voix haute pour bien l'entendre.
Ensuite, vous étes préts a parler également a d’'autres Juifs. Et en vérité,
si c’était possible, nous communiquerions aussi cette idée au reste du
monde. Mais le monde est mélé au mensonge, aux imitations de la vérité,
et si vous commencez a leur parler de Hachem, chacun sortira sa propre
idole. Nous en sommes donc empéchés, mais nous devons au moins
ressentir que c'est notre devoir.

4 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



C'est sans fin

Compte tenu de cette obligation de Hodou laHachem, de anvéhou,
nous prions beaucoup. Je me souviens d'une remarque d'un non-Juif qui
vivait juste a coté de la premiere synagogue que je fréquentais. Il dit un
jour a sa fille, alors que nous allions a la synagogue pour la priere de
Min’ha : “Que font ces Juifs ? Toute la journée, ils font des allers-retours a
la synagogue. Ils ne finissent jamais de prier ?!”

Réponse : non, nous ne finissons jamais de prier. Savez-vous
pourquoi ? Car nous avons fait la promesse d'exalter Hachem, et notre
peuple accomplit cette promesse.

Les gardiens du serment d’autrefois

De ce fait, ne déplorons pas le temps consacré en prieres ou a
réciter des Téhilim. Vous savez, les Juifs d'autrefois, qui n'étaient pas
érudits, consacraient toute la journée a réciter des Téhilim. Ils ne
perdaient aucun temps.

Mais il ne sagit pas de marmonner les mots, ce qui serait un
accomplissement limité. Notre promesse saccomplit lorsque la récitation
des Téhilim s’accompagne d'une certaine concentration de l'esprit, de
lintention de : 7N

Jai connu un homme de cette trempe en Europe. Cétait un vieux
cocher, un conducteur de charrette, qui portait toujours sous sa ceinture
un livre de Téhilim qu’il avait relié lui-méme avec du cuir. Des qu'il avait
un moment de libre, il entrait dans la yéchiva de Slabodka, s'asseyait au
dernier rang et sortait ses Téhilim. Il récitait les Téhilim avec plaisir, il
prenait plaisir aux paroles de louanges qu'il adressait a Hachem.

Mais il n'était pas le seul. Les anciens cochers récitaient les Téhilim
toute la journée lorsqu’ils conduisaient leur charrette. Et la nuit aussi, ils
continuaient par cceur. Il est remarquable de produire de tels individus.
Car tel est le Juif ; quil soit cocher ou homme d’affaires, nous avons tous
prété serment a la mer des Joncs.

Les gardiens du serment modernes

Mais qui a besoin de cette preuve du Juif d’autrefois ?! Je connais
une femme qui a sur son frigo une inscription : Hodou LaHachem !
Elevons Hachem. Clest remarquable ! Lorsqu'elle sapproche du frigo, elle
voit 'inscription et se remémore la promesse.

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h B)



Elle prend ainsi 'habitude de louer continuellement Hachem dans
son foyer. Une mere dit a ses jeunes enfants : “Les enfants, il pleut
dehors, cest beau ! La pluie est merveilleuse, elle nous apporte toutes les
bonnes choses a manger. Sans pluie, vous ne pourriez pas manger.’

Un pere est assis a table en semaine, et dit a ses enfants : “Les
enfants, disons ensemble : Nous T’aimons Hachem, pour nous avoir
donné un si bon repas. Hodou LaHachem ! N'est-il pas plaisant de le
manger ? Disons ainsi tous ensemble : Nous Te remercions, Hachem.”

“Dis-le, mon fils. N'aie pas honte. De quoi as-tu honte ? Tu devrais
étre fier. Tu as dit aujourdhui Az Yachir, et maintenant, tu peux
I'accomplir. Rehausse Hachem !”

Tel est notre role. Il ne sagit pas simplement dune obligation
nationale. Vous ne pouvez pas vous appuyer sur votre voisin ou sur le
reste du peuple dans ce domaine. Ce serment incombe a chaque individu
D AMmRY 9P M1 - “Je vais Lembellir ! Je Lembellirai en parlant de Sa
grandeur”” C'est la promesse faite lors de l'ouverture de la mer des Joncs.

Deuxieme partie : Nous embellir

Moi et Lui

Cette explication de : “C'est mon D.ieu et je Lembellirai” est véridique
et constitue le sens littéral, mais penchons-nous néanmoins sur le
commentaire d’Abba Chaoul a ce sujet. Abba Chaoul était un expert du
commentaire de la Torah et il donne une tournure différente a ces mots.

TMiX 9IRW XAX - Abba Chaoul dit : que signifie anvéhou ? Il 'explique
ainsi : 1R peut se lire K171 7R - “Moi et Lui” C'est comme un jeu de mots
: “Moi et Lui”; en d’autres termes : “Je vais Lui ressembler.”

Il donne un exemple pour nous aider & comprendre: 19 it 17 -
Soyez similaires a Lui dans ses traits de caractere ; DT 711 811 711 — Tout
comme Il est aimable et compatissant, DT 730 7 MAK X - ‘Hanoun vient

du terme ‘hen (grdce) ou ‘hinam ; les deux sont le méme terme. Hachem
agit gracieusement, méme si vous ne le méritez pas, Il agit dans votre
intérét, car vous trouvez grace a Ses yeux, bé’hinam, gracieusement. Tout
comme Il agit ainsi, X111 7K, je vais L'imiter. Cest le serment : Anvéhou :
Ani véHou.

6 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



Lorsque le drouch est le pchat

La plupart des hommes, lorsqu’ils étudient cette Guémara, estiment
que ce n'est pas le véritable pchat. Ils pensent que le sens littéral est celui
de glorifier Hachem et que Abba Chaoul propose un autre sens, un drach.
Il s'¢loigne du sens premier et injecte une toute nouvelle idée dans ces
termes : “Je vais devenir comme Lui”

Or, initiez-vous a un principe général sur les propos de nos Maitres.
Dans la plupart des cas, leur drach est, en réalité, une perspective plus
profonde sur le simple pchat. Ainsi, si vous analysez plus profondément
le sens littéral, vous découvrez quil renferme I'analyse d’Abba Chaoul. Il
ne renonce pas au sens premier de “magnifier Hachem” ; mais il apporte
un éclairage plus subtil au sens originel.

L'imitation est une flatterie

La nature humaine veut que lorsque vous admirez quelqu'un, vous
avez tendance a I'imiter. Dans la vie de tous les jours, nous observons les
pauvres tenter d'imiter les riches. Ils font ce quils peuvent pour
ressembler a ceux qu’ils admirent.

Si une star du cinéma coiffe ses cheveux d'une certaine maniere,
dans la rue, vous découvrez cent garcons avec la méme coupe de
cheveux. Sil porte un certain type de pantalons, tous les garcons veulent
limiter et portent ces mémes pantalons.

Quelle en est la signification ? Au sens premier : toute personne qui
a un modele tend a l'imiter. Ceux qui fréquentent les salles de cinéma
admirent ces stars du cinéma et font tout pour les imiter. Ils s’habillent
comme elles, se coiffent comme elles et parlent comme elles. Telle est la
nature humaine : 'homme imite ce qu'il admire.

Des Shirley juives

IIs nomment parfois leurs enfants d’'apres ces stars. Il y a cinquante
ans, en Amérique, toutes les filles juives se nommaient Shirley. Assis a
coté de la fenétre, toute la journée, jentendais dans la rue : “Shirley” On
aurait dit que tout le monde s'appelait Shirley.

A cette époque, il y avait une actrice nommeée Shirley, et, de ce fait,
dans tout le pays, des femmes rentraient chez elle du cinéma et
annongaient a leur mari que lorsqu'elles auraient une fille, elles auraient
I'honneur de la nommer au nom de cette actrice. Ce nom ne leur plaisait

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 7



pas particulicrement, mais elles étaient tellement éprises de Shirley
quelles voulaient une fille comme elle.

Des bords de chapeaux

Dans le méme ordre d’idées, chez les Juifs religieux aussi, on imite
des hommes de plus haut niveau. Vous voyez tous les hommes de la
mouvance Loubavitch porter leur chapeau avec un bord tourné vers le
bas. Pourquoi ? Car le Rabbi porte le bord de son chapeau rabattu vers le
bas. Leur Rabbi porte un chapeau avec le bord rabattu sur l'avant, donc
tous les ‘Hassidim suivent la méme mode.

Ce n'est pas propre aux Loubavitch. Tous les ‘Hassidim tentent de
ressembler a leur Rabbi, partout. Cest I'une des grandes caractéristiques
des ‘Hassidim. Chaque ‘Hassid tente de ressembler a un Talmid ‘Hakham
ou a un Rabbi. Au début de la création du mouvement de la ‘Hassidout,
tous les disciples étaient habillés comme leur Rabbi. Il ne s’agissait pas de
prétendre étre quelquun d’autre, mais c'était par admiration pour leur
Rabbi. C’est un compliment pour leur Rabbi. Si vous aimez votre Rabbi,
vous désirez lui ressembler.

Chauffeurs de camion Satmar

Prenons un chauffeur de camion qui livre du lait dans les magasins.
Il n'est pas un lamdan, ni un grand tsadik. Il descend du camion et je vois
quil ressemble a un Rabbi ‘hassidique. Vous voyez cette scene
constamment. Quest-ce que cela signifie ? Un Rabbi ‘hassidique qui
conduit un camion ? Non, ce n'est pas un Rabbi qui est conducteur de
camion. C'est un camionneur qui s'évertue a ressembler a un Rabbi, car
cest son idéal ; c'est celui qu'il admire.

Et cest le plus grand compliment que vous puissiez donner a
quelqu'un. Si vous découvrez quelquun qui vous imite, qui s’habille
comme vous et adopte vos manieres, sachez que c'est un tres grand
compliment. Le fait que quelqu'un vous considere digne d'étre imité est
la preuve qu'il vous admire. Il vous rend remarquable.

Un peuple d'imitateurs

Ainsi, Abba Chaoul nous dit : “Tu veux glorifier Hachem ? Tu veux
accomplir ta promesse de véanvéhou, de Lembellir et de Le magnifier ?
Le meilleur moyen est ani véHou ! Je vais Lui ressembler. Si vous aspirez
a glorifier Hachem, si vous désirez Lembellir davantage, prouvez alors

8 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



que vous appreéciez Ses voies et appliquez-les a votre existence ; car il n'y
a pas de plus grand compliment que celui d'imiter quelqu'un.

D'apres Abba Chaoul, c’est le pchat simple de véanvéhou. Le sens de
“Je vais L'embellir” est encore présent. Mais comment m'y prendre ?
Comment vais-je Le glorifier ? Je vais chanter Ses louanges ? Bien
entendu. Je viendrai a la synagogue a temps et réciterai les psouké
dézimra ? Absolument. J'évoquerai aupres de ma famille Sa grandeur ?
Cela va de soi.

Mais il existe une dimension qui dépasse cela. Ani Véhou : je vais
tenter de Limiter. Si vous désirez véritablement glorifier Hachem, vous le
pouvez en imitant Ses voies et en les appliquant a votre propre existence.
Clest plus percutant que toutes les paroles de 'univers. En m'évertuant a
Limiter, en imitant toutes Ses midot, tous les traits de caractere
décrivant Hachem dans la Torah, je Le glorifie.

Imiter les babouins

Et le peuple juif s’y consacra ! Flavius Joseph en est témoin. Flavius
Joseph, qui n'était pas un grand orateur, a compris ce principe. “Nous
avons un D.ieu parfait, écrit-il, et, de ce fait, notre peuple suit Ses attitudes.

Il parle des nations du monde et affirme que leurs divinités
possedent tous les vices et que ceux qui les vénerent ont adopté ces
vices. “Les Egyptiens vénéraient le babouin, dit-il, et, de ce fait, tout le
peuple en Egypte devait imiter le babouin. Le peuple vient s'incliner
devant lui et rapidement, ils se mettent a agir comme des babouins”
Vous devenez comme votre divinité ; telle est la nature humaine.

Il évoque également les divinités des Grecs. Leurs divinités étaient
jalouses les unes des autres et s'emparaient des épouses des autres. L'un
d’eux avait un concubin, un harem de concubines. Et de ce fait, ces
divinités vénérées par les Grecs devinrent le modele du peuple grec. Ils
admiraient leurs divinités et naturellement, ils commencerent a adopter
leurs maniéres. Vous comprenez ce qui se passe lorsque les non-Juifs
imitent leurs dieux.

Promesses faites, promesses tenues

Mais, poursuit Flavius Joseph, le peuple juif a le D.ieu parfait, doté
de toutes les qualités exceptionnelles, les qualités les plus parfaites. Et
comme c’était une nation, ils voulaient respecter le serment qu’ils avaient
prété - méme si ce n'est pas facile. Imiter la perfection n'est pas aisé ; ce

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 9



n'est pas aussi facile que de ressembler a un babouin ou un dieu avec un
harem - mais c’est un peuple qui a toujours tenté d'imiter Hachem dans
le but de Le glorifier. Nous ferons tout pour nous parfaire, pour
accomplir ce que nous avons promis : Tu es si élevé a nos yeux, que notre
plus grand désir est de Te ressembler !

Il est remarquable pour un historien tel que Flavius Joseph de faire
une telle déclaration. Mais c’était un idéal trés connu parmi le peuple juif:
1l est I'Etre le plus parfait et je cherche autant que possible a Lui
ressembler.

Vieux Juifs, nouvelles anciennes

Malheureusement, un grand nombre de Juifs aujourd’hui, méme
orthodoxes, n'ont jamais entendu parler de cela. Ils ont quelques notions
sur le bon caractere, du tikoun hamidot, le travail sur soi, mais ils ne
comprennent pas a quel point cest essentiel. Mais le Juif ancien savait
que cétait un idéal d'étudier les voies de Hachem et de sévertuer a
Limiter, car cest le meilleur moyen de Le rendre remarquable.

Pour nos esprits contemporains, cest une idée extrémement
lointaine, qui semble impraticable pour nos esprits. Méme les hommes
les plus religieux sont tres éloignés d'un tel idéal, de tenter d’imiter
Hachem, de Lui ressembler.

En effet, nous avons une image floue de Hachem. Comme le
prophete Yirmiyahou l'indique : 0’82 inX 217 -Tu es preés de leur bouche,
OiPRPYIN PInN - mais Tu es loin de leur intérieur, de leur esprit (12:2).
Nous devons admettre que nous ne pensons pas beaucoup a Hachem.
Vous pouvez vous tester : pendant la journée, combien de fois marquez-
vous une pause pour méditer sur Hachem ? Certainement pas beaucoup.

Nous avons donc un travail qui nous attend ; nous montrer a la
hauteur de cet idéal, ce role national que nos ancétres ont accepté,
lorsqu’ils se sont tenus au bord de la mer des Joncs et ont déclaré a
lunisson : “wmIX1 "9p ! Nous sommes tellement remplis de
reconnaissance, Hachem, que nous nous engageons pour l'éternité, a
embellir et a glorifier Ton Nom.”

10 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



Garder le serment

Nous commencons a entrevoir combien il est vital et urgent de
transformer notre personnalité en imitant les voies parfaites de Hachem.
Bien entendu, vous devez vous y mettre si vous voulez réussir dans ce
monde ; méme un Irlandais doit tenter de modifier son caractére s'il veut
réussir sa vie.

Mais ce n'est pas notre sujet, ou plutdt notre sujet est bien plus
vaste, car cest aussi une question de ben adam laMakom, de notre
relation a D.ieu. Car pour le peuple d’Israél, parfaire son caractere ne se
réduit pas a garder son épouse ou son travail ; il sagit de garder un
serment — nous respectons le serment pris a 'égard de Hachem au Yam
Souf. Nous avons fait la promesse de travailler toute notre vie sur le
projet de Limiter !

C'est pourquoi le sujet de la transformation du caractere parmi les
Juifs est I'une des formes principales d'avodat Hachem. Car adopter une
infime mesure des midot de Hachem est le moyen le plus vertueux
d’embellir et de glorifier Hachem.

Chants a la synagogue
Voici un homme qui se rend a la synagogue pour la priere du matin
pour entonner les louanges de Hachem. I dit Az yachir a voix haute. 1l se
balance et loue Hachem : “3m1IR1"9p i1 — C'est mon D.ieu et je Lembellirai.”
Il le récite aussi avec une mélodie particuliere. Il chante les mots.

Et ce doit étre réalisé de cette maniere ! Il n'est pas dit : fwn W IN.
Nos Maitres affirment : K3 X2 W - Il nest pas dit qu'ils chantent ; X9
W7 il est dit : “Ils chanteront”. Tu nous as sauvés de la destruction ce
jour-la et ce fut une expérience tellement exaltante que nous ne
cesserons jamais de chanter a ce sujet. 7RI *9p M - Nous promettons
d’entonner Tes louanges a tout jamais. Et cet homme a la synagogue
I'accomplit. Excellent !

Mais que se passe-t-il apres la priere ? Il rentre a la maison et est
frustré. “Ou est mon petit-déjeuner ?!” Il est impatient. Il est en colere.

Ah ! Cet homme ne loue pas vraiment Hachem, ou pas de maniere
suffisante. Car il ne doit pas oublier I'enseignement d'’Abba Chaoul. Vous
savez comment réellement louer Hachem et Le glorifier véritablement ?

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 1



Lorsque vous rentrez a la maison de la synagogue et vous Limitez. Lorsque,
toute la journée, dans toutes vos interactions avec les autres, vous vous
efforcez de Lui ressembler. C'est ce que vous avez dit a la synagogue :
“Cest mon D.ieu et je Le rendrai remarquable en imitant Ses voies”

Imiter la patience
Cet homme, de retour de la synagogue, réfléchit : “Quest-ce que je
sais sur Hachem ? Je sais qulll est un Erekh Apayim, Il est lent a la colere”
Certains énoncent ces mots dans le Ta'hanoun : TBR I - Il est tres
patient.

La patience est I'une des midot remarquables de Hachem. Comment
je le sais ? Notre existence en est la preuve. S'll n'avait pas fait preuve de
patience a notre égard, nous ne serions plus en vie aujourd’hui. Il nous
offre constamment une nouvelle chance, I'une apres l'autre. “Il est 7R
oKX et de ce fait, je dois également étre oK 7K. Tout comme Hachem
est patient avec les hommes, il me faut aussi manifester de la patience
envers les autres.

Ah! C'est 7K1 - Je Le loue ; c’est la plus grande louange de Hachem.
Réciter des louanges se réduit parfois a des mots que vous prononcez et
qui n'ont aucun sens. Mais limitation est un véritable éloge, un vrai
compliment, qui vaut toutes les paroles du monde.

La patience dans le mariage
Prenons un homme qui se marie et sattend a avoir une épouse
toute de miel. Mais il découvre que ce n'est pas le cas. Elle I'importune
parfois. Imaginons quelle bavarde beaucoup : c’est une femme, qui veut
parler. Il se remémore alors Celui a qui il doit ressembler et s'entraine a
étre patient. Il est silencieux, il I'écoute et sourit.

Une femme doit également étre patiente avec son mari. Il est
parfois borné. Elle ne se rend pas compte que tous les maris sont bornés,
donc elle le regarde et se dit : “Que vais-je faire avec lui ? On dirait un
taureau tétu. Il m'énerve vraiment.”

Puis elle se rappelle ce principe ; Ani véHou : je vais ressembler a
Hachem. Je vais me retenir, garder la bouche close et étre patiente. Et je
vais lui préparer un bon diner.

La patience partout
C'est un gros travail. Vous vous entrainez a étre patient avec tout le
monde. Si vous étes un Rebbe et que le yetser hara veut vous pousser a

12 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



jeter un éleve dehors, retenez-vous et faites preuve de patience. Pareil si
vous avez un client difficile dans votre magasin, vous vous rappelez ceci :
“Rav Miller a dit un mot a ce sujet, sur l'idée dimiter Hachem en nous
entrainant a la patience.” Puis agissez.

Je recois de nombreux appels de parents a propos de leurs enfants.
Un enfant refuse d’écouter. Le parent perd patience et parfois, il cesse
d’exercer son influence sur I'enfant. Je leur dis : “Entrainez-vous a étre
patient. Il vous arrive parfois de ne pas écouter et Hachem est patient
avec vous. Alors imitez-Le. N'abandonnez pas. Continuez a parler a votre
enfant. C'est un étre humain. Cela produit un effet sur lui. Persistez et,
tot ou tard, vous constaterez des résultats. Méme au client le plus
exigeant, continuez a parler. Caressez votre enfant lorsque vous lui
parlez. Il vous écoutera un peu. La prochaine fois peut-étre, il absorbera
quelque chose et tot ou tard, vos paroles pénétreront dans son coeur.”

Treize grands traités

Jai mentionné la patience, mais ce n'est quun exemple. Létude des
voies de Hachem est un vaste sujet. Et il vous appartient de I'¢tudier, car
impossible de sy initier sans I'étudier. Il vous faut consulter la Torah a cet
effet.

Lorsque Moché Rabbénou demanda a Hachem : 77377 nX X3 7IR77 -
Daigne me révéler Tes voies, Hachem nomma treize attributs. Erekh
Apayim est le quatrieme sur la liste, mais il y en a d’autres : Hachem Kel
Ra’houm (miséricordieux), ‘Hanoun (compatissant), Rav ‘Hessed (plein de
bonté), etc.

Clest écrit dans le ‘Houmach et il est donc facile de l'appliquer. Un
verset du ‘Houmach dit ceci : TRPY WK n0an - tu dois procéder a
Uabattage comme Je te lai prescrit. Pouvez-vous devenir un chokhet
(abatteur rituel) sur la base de la connaissance de ce verset ? Non, bien
entendu. Vous devez étudier tout un chapitre du traité de ‘Houlin. Et
méme si vous connaissez ce traité, vous ne pouvez devenir en aucune
facon chokhet. Vous devez connaitre Yoré Déa et les lois de la Chékhita
(abattage rituel).

De ce fait, s'il existe treize midot - voire plus - il faut beaucoup
étudier pour imiter les voies de Hachem. Lorsque jétais éleve a Slabodka,
Rav Avraham Grodzinsky, qui était alors directeur, traita pendant tout un
hiver des treize midot et chaque session, il parlait pendant une heure et

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 13



demie. Et détrompez-vous, il n'a pas couvert tout le sujet. Lidée était de
nous donner des notions, mais, en réalité, il sagit de treize traités.

Le programme du Anvéhou

Et des lors que vous commencez a observer Ses voies, élaborez un
plan sur la maniere de les mettre en pratique : quand et comment les
appliquer. Il existe des conseils a ce sujet, des scénarios et des stratégies.
Vous devez peut-étre trouver des enseignants. Il existe de nombreux
ouvrages disponibles qui peuvent vous renseigner. Entre autres : Tomer
Déborah, ‘Hechbon Hanéfech, Or’hot Tsadikim, etc.

Jai le souvenir qua la yéchiva de Slabodka, ces ouvrages étaient
étudiés. Pareil dans les yéchivot en Europe, ces ouvrages étaient
largement étudiés, a raison d’'une session d'une demi-heure quotidienne
de moussar. On plagait ces livres de moussar sur la table et chaque éleve
choisissait celui qui I'intéressait. Parmi ces ouvrages se trouvait le Tomer
Déborah, un livre qui traite en détail de ce sujet. Des générations de
jeunes hommes idéalistes ont étudié ces ouvrages et, dans une certaine
mesure, en ont profité.

Et aujourd’hui, vous pouvez les trouver aussi dans votre langue
maternelle. Il est évident que tout le monde en profiterait s'ils étaient
introduits dans le cursus des yéchivot et des Beth Yaakov aujourd’hui.
C'est une évidence. Et si vous avez déja quitté la yéchiva, vous devez
certainement introduire cette étude dans votre vie. Nous y sommes
tenus suite au serment. Du temps, de la pratique et des efforts sont
nécessaires, mais clest compris dans notre promesse.

La biographie de Benjamin

Cest une bonne idée d'élaborer un plan, un calendrier pour ce
programme, qui ne doit pas étre livré au hasard. Sachez que Benjamin
Franklin T'a fait. Benjamin Franklin n'était pas un juste, mais dans un
certain domaine de sa vie, il peut nous servir d'exemple, car il consacra
beaucoup de temps a l'introspection. Il fabriqua un calendrier, sur lequel
il inscrivit certaines attitudes qu'il désirait cultiver, comme la patience,
I'humilité, la retenue dans le langage, etc.

Benjamin Franklin ne cherchait pas a imiter Hachem. Mais il voulait
réussir sa vie et il identifia treize vertus qui pourraient l'aider a réussir a
son poste dhomme d’Etat et & devenir populaire. Il mit en place un systéme
de travail d'une attitude par semaine : il élabora un calendrier qu'il divisa

14 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



en quatre périodes sur I'année. Au terme de l'année, il avait répété les
treize traits de caractere quatre fois. Pendant treize semaines, quatre fois
par an, il sévertuait a penser et a sentrainer a acquérir ces vertus.

Vous voyez donc ici 'exemple de personnes sensées, méme non-
juives, lehavdil, qui ont effectué un travail sur eux et ont acquis la
prudence ; ils ont acquis l'habileté de gérer avec succes les relations
interpersonnelles.

Mieux que Benjamin

Mais ce n'est encore rien. Lorsque vous prenez connaissance d'une
telle histoire, votre obligation est d’autant plus grande, car un Juif de
Torah peut acquérir encore bien davantage que Benjamin Franklin,
lorsqu’il réserve du temps pour un tel projet. Un Juif qui suit cette voie
dans la vie progresse et devient bien plus remarquable que le meilleur
non-Juif, car il ne se prépare pas simplement a une vie réussie dans ce
monde, pour s'entendre avec les autres. Son action dépasse largement ce
cadre, car il accomplit ce grand serment prété par nos ancétres au mont
Sinai, de : 7MIR1"9p 11 - c'est mon D.ieu et je vais Le glorifier.

Ce serment est treés important et le peuple juif, tout au long de son
histoire, s'est évertué a l'appliquer. “Nous sommes en vie grace a Toi,
Hachem, et nous promettons de consacrer nos jours a Te glorifier dans
ce monde.” Ainsi, nous chanterons Tes louanges continuellement ! 17
RISy DY 17T iNwa 1R7p owind - Nous tentons de mettre Hachem en
avant dans nos vies et celle des autres. Nous enseignons l'existence de
Hachem aux jeunes enfants. Ceux-ci doivent savoir que Hachem leur
donne du pain. II leur donne de la glace et des bonbons. “Hachem t'a
donné les bonbons”, lui disons-nous. Nous devons aussi nous le répéter a
nous-memes !

Mais surtout, ne perdons jamais de vue l'enseignement d’Abba
Chaoul. Nous avons juré ce jour-la. “Ani Véhou : Nous allons Te
ressembler !” Cest la plus belle louange de Hachem ! Nous allons tenter
de notre mieux, au niveau humain, d'imiter Ses qualités parfaites et de
Lui ressembler.

Passez un excellent Chabbath !

Torat Avigdor : Paracha Béchala’h 15



EN PRATIQUE

Accomplir le serment du salut

Lorsque notre peuple a été sauvé de la destruction
au Yam Souf, nous avons chanté avec enthousiasme.
Et nous avons accepté un serment de : Anvéhou : je
vais Le glorifier. Nous Le glorifions en Le louant en
tout temps, a toute personne disposée a écouter,
mais surtout a nous-mémes. Cette semaine, bli
néder, je choisirai un passage des psouké Dézimra a
réciter lentement, avec lintention d’accomplir ce
serment.

Et comme la forme la plus élevée de véanvéhou
consiste a imiter les voies de Hachem, cette semaine,
bli néder, je consacrerai deux minutes par jour a
étudier I'une des voies de Hachem, a penser et a
planifier la maniere de Limiter dans ma vie.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE ?

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Béchala’h



