
Torat Avigdor

Paracha Chemot 

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule ou dans 
les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer par e-mail à vos amis, 

en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Le peuple que J’ai créé

מוֹת שְׁ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

מוֹת ת שְׁ רָשַׁ פָּ

Première partie : Un peuple difficile
Le grand refus

Lorsque Hachem proposa à Moché Rabbénou de devenir dirigeant, 
de retrouver son peuple en Égypte et de le conduire vers la liberté, tout 
le monde connaît l’histoire de la réticence extrême de Moché. Il refusa à 
sept reprises ! Et sept fois, le Tout-Puissant a dû le persuader d’accepter.

À nos yeux, si Hachem avait proposé à Moché une mission aussi 
noble, il aurait dû l’accepter immédiatement. Il aurait été approprié de 
ne pas refuser une seule fois.

Les règles du refus
Il existe une règle : si vous êtes à la synagogue et que quelqu’un 

vous propose de diriger les prières, la bonne conduite consiste d’abord 
à refuser. C’est une expression d’humilité. À la seconde requête, vous 
devez faire semblant d’être indécis. Et la troisième fois, vous vous 
empressez de vous poster à l’avant. Nous en déduisons que c’est une 
règle de bienséance de ne pas dévoiler qui vous êtes véritablement, que 
vous désirez vraiment conduire la prière.

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Le peuple que J’ai créé

Table des matières
Première partie : Un peuple difficile

Deuxième partie : Un peuple plein de fougue
Troisième partie : Un peuple de Torah



Torat Avigdor : Paracha Chemot   3

Mais ce n’est valable que lorsqu’une personne vous demande en 
privé de diriger l’office. Mais s’il s’agit d’un Rav qui vous le demande, la 
règle est la suivante : דוֹל גָּ  vous ne refusez pas la demande – אֵין מְסָרְבִין בַּ
d’un gadol et immédiatement, la première requête doit être acceptée.

Un gabbaï dans une synagogue suit peut-être également cette 
règle, car il est le responsable ; il est mandé par le Rav de la 
communauté, et il est possible que vous ne puissiez pas non plus rejeter 
sa demande. Mais dans tous les cas, c’est : דוֹל גָּ בַּ מְסָרְבִין   vous ne – אֵין 
refusez pas la demande d’une personne d’autorité. C’est la règle.

Accepter la mission
Bien que Moché Rabbénou ait eu des motifs d’humilité, comme il 

l’expliqua à Hachem : ֹרְעה פַּ אֶל  אֵלֵךְ  י  כִּ אָנֹכִי   qui suis-je, pour aborder ,מִי 
Pharaon et pour faire sortir les enfants d’Israël (Chemot 3:11) – il aurait 
dû cependant considérer Celui qui présentait la demande. Si le Maître 
du monde l’y enjoignait, combien de fois pouvait-il refuser ? C’est une 
grande question. Après tout, la politesse nécessite de poser une limite à 
l’humilité. Si quelqu’un refusait six fois de conduire la prière à la 
demande du Rav, nous aurions une mauvaise opinion de lui. Ainsi, 
Moché aurait dû mettre son humilité de côté et accepter 
immédiatement cette grande mission.

Mission impossible
La réponse : ce n’était pas uniquement de l’humilité ici. Moché a 

refusé pour une raison valable, qu’il mentionne : וְהֵן לאֹ יַאֲמִינוּ לִי – Ils ne 
me croiront pas (ibid. 4:1).

 “Tu me confies une mission impossible”, dit Moché à Hachem. “Tu 
connais le peuple juif ! Ce sont les hommes les plus difficiles à 
convaincre de quoi que ce soit.”

Moché les connaissait bien et savait qu’il serait très difficile de les 
convaincre. Vous m’envoyez pour leur raconter une histoire où Hachem 
m’est apparu dans le désert ? Vont-ils l’accepter tel quel ? Hachem est-
il apparu à Yossef ? Non, Hachem n’est jamais apparu à Yossef Hatsadik. 
Hachem est-il apparu à Réouven ou à Chimon ? Non. Et soudain, vous 
me racontez qu’un homme inconnu sort du désert et affirme : “Hachem 
m’a parlé ?”

S’il s’était agi des Égyptiens ou des Midiyanim, c’était possible. Ici 
aussi, les gourous d’Inde attirent des foules. Partout, il y a des simples 
d’esprit influencés par des superstitions. Mais les Bné Israël ? Ce n’est 



4  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

pas ce genre de peuple. Vous ne pouvez pas duper le peuple d’Israël. הֵן 
.Ils ne me croiront pas – לאֹ יַאֲמִינוּ לִי

Un peuple difficile
Par nature, le peuple d’Israël est un peuple difficile. Certains de 

vos interlocuteurs sont toujours sympathiques et ne vous contredisent 
jamais ; ils sont prêts à vous suivre. Mais c’est très inhabituel chez les 
Juifs originels. Je dis “originel”, car lorsque les Juifs adoptent les 
pratiques des non-Juifs, vous découvrez aussi des Juifs dociles. Mais 
chez les Juifs d’origine, chaque homme est indépendant.

Ne vous imaginez pas que les masses de Williamsburg ou les 
masses de Juifs d’Europe de l’Est, il y a soixante-dix ans, étaient un 
troupeau docile conduit par ses dirigeants religieux. Non. Les Rabbanim 
ont toujours eu beaucoup de difficultés avec le peuple. Prenez un 
enseignant qui enseigne dans un kollel de rabbins âgés, comme on en 
trouve à Jérusalem. Si vous donnez un cours ou proposez une idée, 
chaque membre du groupe vous remet en question. Tout le monde est 
extrêmement érudit et de ce fait, votre proposition doit s’appuyer sur 
des preuves et sur une logique irréfutable.

Un kollel difficile
J’étais un jour présent au kollel de Slabodka. Une barbe noire était 

rare. C’était un kollel d’hommes à la barbe grise, car ils se mariaient à 
l’âge de quarante ans. Ces hommes de yéchiva avaient étudié le Chass 
plusieurs fois. Ils avaient déjà entendu tous les cours de yéchiva au 
moins sept fois. Imaginez que vous êtes désigné comme roch yéchiva de 
ce kollel, où étudient des hommes bien versés dans leur étude et leur 
manière de penser, et vous désirez leur soumettre une idée novatrice. 
C’est très difficile.

Tout comme il était difficile de donner des cours de halakha à une 
telle académie de Sages, il était infiniment plus difficile de donner des 
instructions à la génération qui sortait d’Égypte. C’étaient tous de 
grands hommes qui ne se contentaient pas de suivre les instructions de 
manière aveugle.

Contradiction juive
Même aujourd’hui, les Bné Torah ne sont pas aussi strictement 

organisés que cela. Ce n’est pas pour autant qu’ils ne devraient pas être 



Torat Avigdor : Paracha Chemot   5

disciplinés, mais ce n’est pas facile, car si vous soumettez une idée à un 
homme de yéchiva, il en propose une meilleure. Supposons que vous 
créez une nouvelle localité composée d’élèves de yéchiva et vous leur 
dites : “Introduisons des feux rouges et verts aux intersections.”

L’un d’eux objectera en disant : “Pourquoi pas des feux orange et 
bleus ?” Un autre interviendra : “Pourquoi des feux et pas autre chose ?” 
Vous aurez tout un débat avant de pouvoir les convaincre. Alors que 
dans une localité non-juive, il suffit d’une ordonnance municipale, qui 
est aussitôt acceptée. Vous leur donnez des contraventions et ça suffit.

Un immense travail
Ainsi, Moché savait que persuader le peuple d’Israël d’entreprendre 

quoi que ce soit de manière concertée était un projet complexe. Ce 
peuple n’est pas docile de nature et de ce fait, une proposition comme 
celle-là, de quitter l’Égypte tous ensemble, devait s’appuyer sur de bons 
arguments et une logique froide, dure et irréfutable.

Même rassembler dix Juifs pour un petit projet n’est pas aisé. De 
ce fait, Moché avait conscience que rassembler une grande nation – ils 
étaient déjà nombreux en Égypte – constituait non pas une difficulté, 
mais tenait du miracle.

Moché Rabbénou n’était pas réticent à faire une bonne action. Il 
n’était pas non plus humble au point qu’il fallait le supplier sept fois. Si 
Hachem vous présente une demande, cela suffit. Oubliez votre humilité 
lorsque Hachem vous confie une mission. C’était tout autre chose : וְהֵן 
לִי יַאֲמִינוּ   Moché Rabbénou savait qu’on le chargeait d’une tâche ! לאֹ 
imposante ; il savait qu’on lui confiait la responsabilité d’un peuple 
difficile à gérer.

Créé au départ
Vous devez saisir un principe très important. Ce n’est pas 

uniquement une affaire de hasard, un développement hasardeux, que 
les Bné Israël étaient une bande coriace. C’était un peuple fait sur 
mesure. Nous l’affirmons dans notre prière, le Alénou, trois fois par jour, 
où nous déclarons : חַ לַאֲדוֹן הַכֹּל בֵּ  il nous appartient de faire la – עָלֵינוּ לְשַׁ
louange de Hachem, ית רֵאשִׁ נוּ ,de Celui qui a créé au début – לְיוֹצֵר בְּ לּאֹ עָשָׂ  שֶׁ
גוֹיֵי הָאֲרָצוֹת .qui ne nous a pas créés comme tous les peuples des nations – כְּ

Nous Le remercions, car Il a fait de nous une nation choisie, un 
peuple distinct, mais ces mots sont étranges. Il est dit que nous 



6  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

remercions  ית רֵאשִׁ בְּ  Celui qui a créé au départ, mais cela nous – לְיוֹצֵר 
semble hors de propos. Cette prière, en effet, si elle doit être une 
expression de gratitude à Son égard pour nous avoir créé, si nous Le 
remercions en vertu de Son statut de Créateur, alors les termes לְיוֹצֵר 
ית רֵאשִׁ  ,Celui qui a tout créé au départ, seraient logiques. Mais ici – בְּ
dans toute la prière d’Alénou, on n’évoque pas du tout la Création ; nous 
Le remercions de nous avoir choisis comme Son peuple élu et cela n’a 
pas eu lieu au début. Au début de l’existence du monde, nous n’existions 
pas encore.

Le peuple fait sur mesure
La réponse est la suivante : au début de l’histoire du monde, 

lorsque Hachem créa l’univers, Il avait déjà à l’esprit ce peuple sacré. Il 
entrevit que le peuple juif se relèverait et Le choisirait et de ce fait, Il 
nous choisit. Qu’est-ce que cela signifie ? En somme, Il nous a créés.

C’est le sens de ces remerciements au ית רֵאשִׁ  le Créateur de– יוֹצֵר בְּ
tout depuis le début, הָאֲרָצוֹת גוֹיֵי  כְּ נוּ  עָשָׂ לּאֹ   qui nous a créés différents – שֶׁ
des nations du monde. Il préparait un peuple pour ce rôle essentiel et de 
ce fait, Il nous créa avec toutes les qualités nécessaires.

Il nous a créés d’une certaine manière. “Tu ne nous as pas créés 
comme les nations du monde.” Lors du maassé Béréchit, l’œuvre de la 
Création, Il a créé un peuple particulier, doté de qualités particulières.

Le prophète l’affirme au nom de Hachem : י לִי  J’ai créé ce – עַם זוּ יָצַרְתִּ
peuple pour Moi (Yéchayahou 43:21). Cette déclaration est de la plus 
haute importance. Je ne les ai pas choisis pour Moi – Je les ai créés pour 
Moi, dans Mon intérêt. En d’autres termes, nous sommes faits sur mesure 
par un Artisan de premier choix, qui désire proposer le meilleur produit 
possible. Nous avons été créés pour devenir remarquables et vertueux.

Deuxième partie : une nation pleine 
de fougue

Trois traits spécifiques
Être devenu “vertueux” ne désigne pas ce que vous pensez. 

Personne n’est créé vertueux, pas même une nation. En réalité, Hachem 
les a créés comme un peuple qui serait capable de vertu, un peuple 



Torat Avigdor : Paracha Chemot   7

capable de se plier à toutes Ses demandes. Et dans ce but, Il nous a 
créés avec diverses caractéristiques et qualités.

Avant de vous surprendre avec nos qualités faites sur mesure, qui 
constitue notre sujet de ce soir, je mentionne quelques qualités que 
nous n’aborderons pas : ,נִים יְישָׁ רָאֵל: רַחֲמָנִים, בַּ לֹשׁ מִדּוֹת טוֹבוֹת נָתַן הקב”ה לְיִשְׂ  שָׁ
חֲסָדִים  Lorsque Hachem créa le peuple juif, Il les dota de trois – וְגוֹמְלֵי 
qualités exceptionnelles : ils sont compatissants, réservés et aiment 
rendre service (Midrach Tehillim 1:8).

C’est pourquoi la Guémara (Yébamot 79a) affirme que, lorsque 
vous désirez épouser quelqu’un et que vous désirez savoir s’il est 
véritablement juif, comment pouvez-vous le vérifier ? ’ג בּוֹ  שׁ  יֵּ שֶׁ מִי  ל   כָּ
בּוֹ בֵק  לְהִדָּ רָאוּי  לוּ  הַלָּ  s’il possède ces trois signes, il est approprié de– סִימָנִים 
l’épouser. רַחֲמָנִים – Possède-t-il de la compassion ? נִים יְישָׁ  Est-il – בַּ
discret ? A-t-il honte de certaines choses ? חֲסָדִים  Aime-t-il – וְגוֹמְלֵי 
rendre service ?

S’il ne possède pas ces qualités, vous devez être inquiet. Il se peut 
qu’il soit un véritable Juif, mais qu’il ait été atrophié en raison d’une 
absence d’usage. Mais s’il les possède, c’est le signe qu’il est un 
descendant d’Avraham, d’Its’hak et de Yaakov.

Trois traits de caractère
Mais ce ne sont pas les seules qualités qui nous ont été conférées. 

Ce sont celles que nous aimons entendre évoquer par les Sages - cela 
chauffe notre cœur juif - mais il y a plus. Lorsque nous lisons dans le 
Midrach (Chemot Rabba 7:3) la description de Hachem de la nature 
particulière du peuple juif, nous sommes surpris. Mais vous pouvez Lui 
faire confiance, Il sait parfaitement les décrire, car Il les a créés de cette 
façon. Cela est inclus dans : י לִי  ce peuple que J’ai créé pour – עַם זוּ יָצַרְתִּ
Moi, pour Mes intérêts, גוֹיֵי הָאֲרָצוֹת נוּ כְּ לּאֹ עָשָׂ  Il nous a créés distincts des ,שֶׁ
non-Juifs.

Hachem a recours à trois adjectifs pour nous décrire : ,נֵי סַרְבָנִים הֵן  בְּ
הֵם טַרְחָנִים  הֵם,   Mes enfants sont réfractaires. C’est un peuple – רַגְזָנִים 
borné. Ils sont irritables et nerveux. De plus, ils peuvent être agaçants 
et agressifs.

Ne faites pas l’erreur de penser que Hachem critiquait Son peuple, 
qu’Il les accusait de ces traits de caractère. Nous verrons que ces 
qualités, lorsqu’elles sont utilisées à bon escient, sont fondamentales et 
nécessaires pour le succès du peuple.



8  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

Le refus d’être dupé
Sarvanim : c’est un peuple de réfractaires. Ils ne refusent pas de 

faire de bonnes actions, mais la nature juive veut qu’ils percent la 
superficialité et refusent d’être dupés par des paroles.

Chez la majorité des non-Juifs, on utilise le verbiage. Si vous 
écoutez la radio, ce n’est que du verbiage.

Les discours de Slabodka
La majorité des non-Juifs sont impressionnés par le flot de 

paroles. Cela les éblouit et ils ne peuvent pas résister. Ils sont fascinés 
par le présentateur de la radio. Mais un Juif authentique n’est pas 
impressionné par un brillant orateur. Lorsque j’étais à Slabodka, 
certains de mes Rabbanim, par principe, refusaient d’utiliser leurs 
talents oratoires. Ils exprimaient en quatre mots ce que d’autres 
auraient dit en quarante. Ils parlaient uniquement par demi-phrases, à 
demi-mot, mais nous percevions la grandeur dans ces mots.

Un homme intelligent peut bégayer, mais il est en mesure de 
penser ! La sagesse, la logique impressionnent le Juif. C’est un sarvan, il 
refuse de se laisser séduire par les belles paroles et les belles idées. Il 
dépasse le verbiage.

C’est pourquoi, lorsqu’un missionnaire chrétien aborde un Juif 
avec ses histoires, le Juif n’est pas impressionné. Et le missionnaire est 
abasourdi. En effet, il a tant de belles histoires à raconter. Mais le Juif 
n’est pas ébloui par les paroles, car Hachem l’a créé réfractaire.

Juifs ardents et Allemands flegmatiques
La seconde qualité est : ragzanim. Le peuple juif est irritable ; ils 

sont ardents et passionnés. Ils ne sont pas calmes, stoïques et 
flegmatiques. Face à l’injustice, ils ne peuvent pas garder leur calme. 
Les manuels d’histoire décrivent les Allemands flegmatiques, qui, armés 
de fusils, se tenaient face à une fosse remplie de cadavres. Ces 
Allemands calmes tiraient de manière flegmatique sur les Juifs dévêtus.

Les Juifs, bien entendu, avaient été sommés de retirer leurs habits 
au préalable. Les Allemands flegmatiques ne voulaient pas gâcher ces 
vêtements, et de ce fait, ils ont conservé les habits des Juifs qu’ils ont 
soigneusement empilés. Le Juif devait empiler ses bottes dans une pile, 
ses chaussures dans une autre, ses sous-vêtements dans une troisième, 
etc. Puis il devait se tenir au bord de la profonde fosse et le nazi 



Torat Avigdor : Paracha Chemot   9

l’exécutait calmement ; la victime tombait dans la fosse. Seul un peuple 
flegmatique pouvait se transformer en assassins de cette sorte.

La malfaisance du Ja, ja

L’Allemand ne possédait aucune indépendance d’esprit. Il lui 
suffisait d’entendre une annonce diffusée depuis Berlin, stipulant que le 
Juif est soi-disant une vermine et doit être exterminé, pour qu’il 
acquiesce : “ja, ja”. Si les quartiers généraux à Berlin donnaient des 
instructions de tirer sur des hommes, femmes et enfants juifs, alors : 
oui, oui. Ils ne prenaient pas le temps d’argumenter.

Lorsque je passais par l’Allemagne en 1932, je me rendis compte 
que les Allemands étaient obéissants et disciplinés et cela 
m’impressionna. Mais plus tard, je compris que lorsqu’on donna l’ordre 
de massacrer tout le monde sans exception, même les bébés, la 
réaction fut seulement : ja, ja, ja. L’ordre venait de Berlin, et ainsi, les 
Allemands l’exécutèrent sans inquiétude.

Les Allemands étaient particulièrement flegmatiques, mais tous 
les peuples non-juifs sont identiques.

Explosions saintes

En revanche, le Juif n’est pas flegmatique ; c’est un peuple 
dynamique. C’est pourquoi, dans les synagogues, on observe souvent 
des conflits et des dissensions.

Or, Hachem nous a conféré cette qualité dans un but précis. Bien 
entendu, nous devons toujours chercher l’harmonie et protéger la 
réputation du peuple juif. Bien sûr, il peut arriver d’en faire un mauvais 
usage et de vous enflammer pour des bêtises ; vous vous disputez 
parfois pour des choses sans importance. Mais nous avons été créés de 
cette manière, car une nation d’idéaux et de principes doit être 
passionnée à ce sujet. Et parfois, les conflits tournent autour de sujets 
importants. C’est de l’idéologie, des principes. Hachem a créé un peuple 
fait sur mesure, pour devenir un peuple de la Torah. Ils devront être 
ragzanim.

Un peuple de critiques

La troisième qualité est טַרְחָנִים – ils sont agaçants. Et c’est un 
peuple qui prend des initiatives. S’ils observent une erreur de conduite 
chez leur dirigeant, ils le critiquent et ne le laissent pas agir à sa guise.



10  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

Mais sachez que c’est un éloge de nos ancêtres. Ils ont critiqué 
leurs dirigeants, car ils attendaient le meilleur de leur part. Un dirigeant 
devait être parfait - autrement, il s’exposait à la critique.

Chez les Juifs, un dirigeant malhonnête était impensable. Ils 
étaient tar’hanim ; ils ont été créés de cette manière, agressifs et prêts 
à attaquer leurs dirigeants. C’est le seul moyen d’être un peuple 
couronné de succès. Le peuple a besoin que ses rabbins aient peur de la 
communauté. Le rabbin ne doit pas craindre de perdre son salaire, mais 
supposons qu’il craint de ne pas être assez pieux. Il redoute de dévier 
de la Torah et craint qu’ils lui lancent des briques, car il prend des 
libertés avec la Torah. C’est un peuple de tar’hanim !

Le peuple coriace
Lorsque Moché Rabbénou déclara :  וּסְקָלֻנִי  Peu s’en faut – עוֹד מְעַט 

qu’ils ne me lapident ! (Chemot 17:4), nous sommes horrifiés. Nous 
pensons : “Quelle bande indisciplinée ils formaient !” Mais c’est le 
contraire. Même Moché Rabbénou ne pouvait échapper à leur critique. 
L’autorité n’avait aucun sens s’ils observaient une injustice.

Ces termes et ces descriptions ne doivent pas être pris à la légère. 
C’est un indice des qualités du peuple juif datant du début de la 
Création du monde. Nous sommes un peuple coriace, car Hachem a 
besoin d’un tel peuple ! Il veut graver la Torah dans nos cœurs pour 
toujours, et seule une nation coriace en est capable.

Le peuple éternel
Comme l’Alter de Slabodka, que son mérite soit béni, l’a dit un jour. 

Imaginons que vous désirez une plaque gravée sur votre mur. Pourquoi 
vous encombrer d’une tablette en pierre ? Graver dans la pierre 
constitue un travail difficile. Vous avez besoin de ciseaux et de 
marteaux. Vous cassez des ongles. Il vaut mieux acheter un gros pain 
de beurre et en deux temps, trois mouvements, vous pouvez y graver 
des mots, c’est tellement plus facile.

La différence, explique le Alter, se joue sur la durée. Si nous étions 
une nation de beurre, il ne serait pas difficile d’écrire sur nous, de faire 
de nous un peuple de Torah. Mais la question se pose : combien de 
temps pouvons-nous endurer ? C’est facile au départ, mais c’est vite 
perdu.

Ainsi, le peuple juif n’a pas été conçu comme un peuple facile. 
 C’est un peuple qui oppose un refus. Ils sont dotés d’esprits – סַרְבָנִים הֵם



Torat Avigdor : Paracha Chemot   11

indépendants. רַגְזָנִים הֵם – C’est un peuple irritable. טַרְחָנִים הֵם – Et ils ne 
reculeront pas. Ces qualités qui nous définissent depuis le début nous 
confèrent une endurance.

Nous respecterons Sa Torah pendant des milliers d’années, même 
si, tout autour de nous, nous sommes entourés d’idolâtres et d’autres 
pays tout autour. Jusqu’à aujourd’hui, le peuple juif est borné. Les 
agissements des autres ne nous intéressent pas. Nous les ignorons. 
C’est une grande majorité, mais cela nous est indifférent. Nous 
respecterons notre Torah jusqu’à la venue du Machia’h. Et c’est 
pourquoi : י לִי  J’ai créé ce peuple pour Moi. Ils ont été créés – עַם זוּ יָצַרְתִּ
dans ce but.

Troisième partie : Un peuple de Torah
Un feu d’humilité

Que répondit Hachem à Moché Rabbénou lorsqu’il refusa de se 
rendre auprès du peuple ? “Je veux que tu saches que lorsque Je ferai 
sortir Mon peuple d’Égypte, Je les conduirai au Mont Sinaï et Je leur 
donnerai la Torah. ה עַבְדוּן אֶת הָאֱלקִֹים עַל הָהָר הַזֶּ  ,Et sur cette montagne – תַּ
le peuple s’humilira devant Moi. (3,12).”

עַבְדוּן  signifie qu’ils deviendront avadim, des serviteurs, qui תַּ
s’humilient devant Lui. “La Torah que Je vais donner au peuple juif, dit 
Hachem, a été créée par Moi, pour s’adapter parfaitement au caractère 
que Je leur ai conféré. Cela va tempérer toutes ces qualités que Je leur 
ai octroyées et faire d’eux le peuple parfait.”

À ce sujet, la Guémara, dans le traité Betsa (25b), cite un verset : 
ת לָמוֹ מִינוֹ אֵשׁ דׇּ  Hachem, dans Sa droite, leur a donné une Torah de feu – מִיְּ
(Devarim 33:2). Il est question du mont Sinaï, du don de la Torah et il est 
dit qu’un dat de feu, une Torah ardente, a été donnée au peuple d’Israël.

Combattez le feu par le feu
Or, la Guémara décèle dans ces termes une allusion 

supplémentaire. En effet, le terme dat vise davantage que la Torah ; il 
fait référence aux “coutumes” ou aux “pratiques.” Il nous faut 
comprendre l’idée que Hachem a donné un dat à Israël. Il nous a donné 
un ensemble de lois, la Torah, mais ce n’est pas le dat. Le dat dépasse 
les lois de la Torah.



12  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

La Guémara fait une remarque étrange à ce sujet : תֵן נָּ תִּ לוּ שֶׁ  רְאוּיִין הַלָּ
ת אֵשׁ  Il convient à ce peuple de recevoir une Torah de feu. Pourquoi – לָהֶם דָּ
אֵשׁ ? אֵלוּ  ל  שֶׁ תֵיהֶם   Car leur nature est de feu. Le peuple juif a reçu la – דָּ
Torah en raison de sa nature ; nous avons reçu la Torah, car elle 
correspond à notre nature. C’est la Guémara sans aucun 
embellissement. Hachem a donné au peuple juif une Torah ardente, 
compte tenu de leur nature fougueuse !

La Guémara ajoute une explication, un secret. C’est un secret pour 
le monde : רָאֵל נָה תּוֹרָה לְיִשְׂ  Si la Torah n’avait pas été donnée à – אִלְמָלֵא נִתְּ
Israël, פְנֵיהֶם בִּ לַעֲמֹד  יְכוֹלִין  וְלָשׁוֹן  ה  אֻמָּ ל  כָּ  dans ce cas, aucun peuple – אֵין 
n’aurait pu leur résister. Le peuple juif est doté d’une telle nature 
ardente que sans la Torah, ils auraient causé de grands troubles à 
l’humanité. Il aurait été impossible de cohabiter avec eux. De ce fait, 
Hachem leur a donné une telle Torah ; Il a combattu le feu par le feu.

Dompter le feu

Cette idée est-elle novatrice ? On nous a donné une Torah de feu, 
car dans le cas contraire, nous aurions été une menace pour nous et 
pour le monde. Sans la Torah, le monde n’aurait pas pu tolérer le peuple 
juif. C’est pourquoi les Juifs libéraux, ceux qui ont renoncé à la Torah, 
sont très dangereux. Car ce sont des hommes pleins de fougue, sans la 
Torah ardente pour les contrôler.

Un feu non dompté

Qui empoisonne le pays avec leur télévision et leurs programmes 
de radio ? Les Juifs libéraux. Ils détruisent tout. Et surtout, ils se 
détruisent eux-mêmes. En effet, ils se servent du caractère 
enthousiaste que le Créateur leur a conféré et ils tirent à côté. Hachem 
leur a donné un feu dans le but de Le servir et ils se détruisent. Ils ont 
été formés avec des qualités particulières, des qualités ardentes, qui 
sont dangereuses lorsqu’elles ne sont pas tempérées et contrôlées par 
une Torah ardente. Une nature fougueuse est un bon instrument, mais 
qui doit être encadrée et de ce fait, Il nous a donné une Torah de feu. 
C’est un principe essentiel, un ‘hidouch : lorsque Hachem nous a donné 
la Torah, l’une des raisons était de garder nos caractères fougueux sous 
contrôle.



Torat Avigdor : Paracha Chemot   13

La raison d’être des Mitsvot
Si vous cherchez à connaître la raison d’être des Mitsvot, en voici 

une excellente : le peuple juif est placé dans une camisole de force. 
Lorsque nous sommes contraints de vivre suivant tous les détails de la 
Torah, nous sommes formés en maîtrise de soi. Nous modérons nos 
traits de caractère fougueux.

Ce n’est pas la seule raison, mais le simple fait de ne pas pouvoir 
agir librement, de devoir constamment consulter la Torah : “Que dit la 
Halakha à ce sujet ?” est un baume pour notre caractère ardent.

Si vous vous interrogez : “Pourquoi ne puis-je pas acheter un 
costume sans vérifier au préalable qu’il ne contient aucun Chaatnez ?”, 
la première raison est de vous placer dans une camisole de force. C’est 
un véritable succès de contrôle du caractère. Vous ne pouvez agir 
comme bon vous semble.

Contrôle Cacher
Prenons un homme qui marche dans la rue et aperçoit diverses 

sortes de restaurants et toutes sortes d’aliments qu’il ne peut pas 
toucher. À chaque fois qu’il passe devant eux, il s’entraîne à la maîtrise 
de soi ! De même si vous voulez consommer de la nourriture 
préemballée, vous devez d’abord vérifier qu’elle contient un tampon de 
Cacheroute. Et de ce fait, c’est parfois plus cher. C’est un immense 
accomplissement en termes de maîtrise de soi.

Un garçon juif court pendant la récréation et montre à son Rabbi 
un paquet de bonbons. “Rabbi, puis-je manger ces bonbons ?” Le Rabbi 
répond : “Non, il n’a pas de tampon de Cacheroute.” L’enfant jette 
aussitôt les bonbons à la poubelle. C’est une prouesse.

Garçons et filles apprennent à se contrôler en vivant selon la 
Torah. Nous ne prenons pas conscience de la grandeur du foyer juif où 
la maîtrise de soi est le modus operandi. C’est le mode de vie. De jeunes 
enfants mangent de la viande, puis interrogent leur maman : “Maman, 
puis-je avoir de la glace ?”

“Non, tu dois attendre six heures.”

Six heures après la viande pour manger de la glace, c’est long ! 
Mais ces jeunes enfants l’acceptent volontiers.

Même lorsque la maman s’absente et que l’enfant est seul dans la 
cuisine avec le congélateur rempli de glace, il ne s’en approche pas. Il a 



14  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

appris la maîtrise de soi. Mesurez-vous ce que représente cette réussite 
pour un enfant ?

Le Chabbath, la synagogue et le Chatnez

Le Chabbath, de nombreux interdits sont en vigueur. Même si 
vous voulez déplacer un stylo de la table, vous devez consulter des 
livres pour déterminer votre conduite. Le Chabbath est un jour 
d’excellence du caractère.

De même, si vous fréquentez une synagogue où préside un Rav 
strict qui ne vous laisse pas discuter. Au moins, pendant la reprise de la 
prière par l’officiant, vous devez garder le silence. N’est-ce pas 
merveilleux ? Chaque jour, vous allez à la synagogue et vous vous 
entraînez à maîtriser le feu. C’est une très bonne pratique. Pendant la 
lecture de la Torah, ils ne vous laissent pas bavarder. Magnifique !

Bien entendu, ce n’est pas la seule raison d’être du Chabbath, de la 
Cacheroute et du Chaatnez, mais même si c’eût été la seule raison, cela 
aurait suffi.

Et ne nous plaignons pas des ‘houkim, certaines lois qui semblent 
dénuées de raison. Ne vous inquiétez pas. Elles ont bien une raison 
d’être. Mais ce n’est pas pour autant que connaître cette raison est dans 
votre intérêt. Votre intérêt est d’agir, et en agissant, vous devenez une 
personnalité différente. Vous êtes transformés. Lorsque nous obéissons 
aux lois de la Torah sur l’autoroute de la vie - même les moindres détails 
- nous nous initions à l’excellence du contrôle de soi. Nous nous 
changeons et transformons nos personnalités.

Décollage !

Une fois que notre nature ardente est sous contrôle, ce feu peut 
être utilisé avec les meilleurs résultats. C’est le feu qui nous élève, 
comme les ballons dirigeables d’autrefois. Si l’on voulait que le ballon 
s’envole dans l’air, une montgolfière avec de nombreux passagers, 
premièrement, on préparait un feu sous le ballon et l’air chaud entrait 
dans le ballon et le faisait gonfler, puis il commençait à s’élever dans les 
airs grâce au feu situé en dessous.

Hachem dit : “ Partez ! Décollez ! Vous n’êtes pas dans ce monde 
pour rester immobile. Je veux que vous voliez ! Et Je vous ai créés avec 
un feu dans ce but.” ֹת לָמו ! Il leur a donné un feu de Torah – אֵשׁ דָּ



Torat Avigdor : Paracha Chemot   15

Et comme, au mont Sinaï, ils ont reçu un tel feu, celui-ci continue 
à brûler intensément et chaudement pendant de nombreuses 
générations. Vous avez désormais un peuple ardent qui monte à 
l’échafaud, pour être brûlé vif au nom de la Torah. Les Juifs subissent 
des épreuves ardentes pour la Torah !

Les Juifs renoncent à des emplois ou à des carrières pour la Torah. 
Hommes et femmes se sacrifient, comme les épouses des hommes qui 
étudient au Kollel. Ces épouses endurent la pauvreté afin que leur mari 
continue à étudier.

Les hommes se lèvent tôt, lorsqu’il fait sombre dehors, pour se 
rendre au beth midrach pour un cours de Torah. Il faut un feu pour 
sortir de la couverture chaude. Les femmes travaillent toute leur vie à 
élever des familles nombreuses. Garçons et filles renoncent à toutes 
sortes de bon temps, grâce au feu qui brûle en eux. C’est une épreuve 
difficile, mais qu’ils relèvent avec amour, car ils possèdent dans leur 
cœur, cet amour ardent pour la Torah et pour Hachem.

Un peuple de grandeur
Chaque Juif doit prendre conscience qu’il est capable de tout cela, 

car il a été créé à cet effet. Chaque Juif a été créé avec des qualités 
fougueuses visant sa perfection. Il est bien plus facile pour le peuple juif 
d’accéder à la grandeur dans sa vie, car de manière inhérente, il possède 
ces qualités ; des qualités grâce auxquelles chaque Juif a la possibilité 
de devenir remarquable.

Chaque homme, chaque femme, chaque garçon et chaque fille ! 
Personne n’est insignifiant dans le peuple juif, car nous avons été créés 
sur mesure à cet effet. C’est la leçon que nous en tirons. Nous avons été 
créés sur mesure dans ce but. Tout le monde peut accéder à la 
grandeur. Tout descendant de nos ancêtres doit prendre conscience 
que Hachem l’avait à l’esprit depuis le début de la Création du monde, 
et qu’Il lui a conféré ces présents. Et ces présents constituent notre 
héritage, et il est attendu de nous d’en faire bon usage.

Nous devons réciter Alénou Léchabéa’h pour cette occasion. 
Chaque jour, dans la prière du matin, de l’après-midi et du soir, nous 
remercions Hachem : גוֹיֵי הָאֲרָצוֹת נוּ כְּ לּאֹ עָשָׂ  de ne pas avoir fait de notre – שֶׁ
sort celui des nations du monde. Les nations du monde vivent pour ce 
monde, et à la fin, retournent à la terre.



16  Torat Avigdor : Paracha Chemot 

Mais le peuple juif a été créé différemment. Ils ont été créés pour 
des idéaux, pour la perfection, pour l’éternité. Et à cet effet, ils ont été 
créés avec des traits de caractère ardents et on leur a confié une Torah 
ardente. Et ce feu s’élève après leur durée de vie sur terre ; il monte et 
retourne vers Hachem pour demeurer avec Lui pour l’éternité !

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Se connecter au feu

Lorsque Moché Rabbénou a refusé la requête de 
Hachem de diriger le peuple juif, c’était parce qu’il 
était bien conscient des défis que cela impliquait. 
Hachem nous a créés pour la grandeur et a fait 
de nous un peuple fougueux. C’est pourquoi il est 
si essentiel de nous connecter à la Torah ardente. 
Cette semaine, lorsque je récite Alénou trois fois 
par jour, je prendrai, bli néder, le temps de réfléchir 
à cette leçon.

Passez un excellent Chabbath !

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8VB3


