




Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 3

contraire, ils ont été maudits. Yaakov a dit : ָם אַפָּ  Votre colère est – אָרוּר 
maudite (ibid. 7). En d'autres termes, ces deux-là avaient le sang chaud. Ils 
ont failli entraîner une catastrophe pour toute la famille lorsqu'ils ont 
massacré le peuple de Chekhem. Cette  initiative avait été irréfléchie et 
téméraire, conçue dans un accès de colère, dit Yaakov, et de ce fait, un trait 
de leur personnalité devait être ajusté et amélioré. En conséquence, il 
maudit leur colère. 

Il les maudit avec une punition, une prophétie de châtiment : קֵם  אֲחַלְּ

יַעֲקֹב רָאֵל ,Je veux les séparer dans Yaakov“ – בְּ יִשְׂ בְּ  et les disperser – וַאֲפִיצֵם 
parmi Israël” (ibid.). En d'autres termes, Je ne vais pas laisser ces deux 
familles, Lévi et Chimon, rester côte à côte au même endroit. Si ces 
hommes au tempérament colérique se retrouvent au même endroit, c'est 
trop dangereux, qui sait de quoi ils sont capables ? Ils mèneront des 
combats et des révolutions. Je suis donc tenu de les séparer l'un de l'autre, 
et également d'eux-mêmes. Ils devront être dispersés sur la terre. En 
somme, même sur leur propre terre, ils seront toujours en exil.

Prophétie accomplie
Et cette prophétie s'est accomplie, car lorsque la terre sera divisée 

par Yéhochoua, ces deux tribus n'ont hérité d’aucune portion comme les 
autres tribus. Lévi a reçu uniquement les aré haléviim, des villes 
individuelles ici et là, dispersées dans tout le pays. Ils n'ont pas vécu 
ensemble, dans un seul lieu ; ils ne possédaient pas de district propre.

Et Chimon ne possédait pas non plus de territoire propre. Au départ, 
ils vivaient comme des hôtes chez Yéhouda, dispersés dans toute la portion 
de la tribu de Yéhouda. Plus tard, ils s’installèrent ailleurs, mais c'était 
toujours en tant qu'hôte, sans territoire propre. Ils devaient résider sur la 
terre d'une autre tribu ; certains ici et d'autres, là.

Ainsi, la prophétie se réalisa. Les tribus de Chimon et de Lévi 
demeurèrent séparées et dispersées, tout comme Yaakov l'avait prédit.

Des bénédictions changées 
Une question s'impose ici, car toute cette idée : "Vous serez dispersés 

et éparpillés" semble être une malédiction, une punition. Alors que signifie 
que : ֹבִרְכָתו ר כְּ רַךְ אֹתָם ,chacun selon sa bénédiction – אִישׁ אֲשֶׁ  ,il les bénit. Ici – בֵּ
nous avons deux fils qui restent dépourvus de bénédiction. Au contraire, ils 
sont maudits. Chez les autres, nous décelons une bénédiction dans les 
propos adressés par leur père, mais ici, ce n'est pas apparent. C'est une 
question simple : où réside la bénédiction ici ? 



4 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Nous sommes tenus d'affirmer que les propos adressés par Yaakov 
Avinou à ses fils, à Chimon et Lévi, étaient bel et bien une bénédiction. Mais 
cela ressemble à l'ordonnance d'un médecin, parfois amère, et à ce moment-
là, cela ressemblait à une malédiction – et si l’on fait un mauvais usage du 
remède, la malédiction persiste– mais si le patient est attentif lorsque les 
instructions sont données, cela peut s’avérer être une bénédiction. 

C'est pourquoi Yaakov Avinou fit une préface à ses bénédictions. Il 
convient de noter qu'il dit : נֵי יַעֲקֹב מְעוּ בְּ  Écoutez, fils de Yaakov.” Puis il“ – וְשִׁ
répéta : אֲבִיכֶם רָאֵל  יִשְׂ אֶל  מְעוּ   et écoutez votre père, Israël (ibid. 2). Il – וְשִׁ
emploie un langage double : "Écoutez mes fils, et écoutez encore." À savoir, 
analysez ces termes.

Si vous vous rendez chez un tsadik pour une bénédiction ordinaire, 
combien devez-vous écouter ? Il vous octroie une bénédiction et vous 
repartez. S'il a une certaine influence auprès de Hachem, vous serez béni, 
et dans le cas contraire, vous ne le serez pas. C'est tout. Mais qu'y a-t-il à 
étudier ? 

Une forme différente de bénédiction
Mais Yaakov dit : ּמְעו מְעוּ : Soyez attentifs” puis il répète“ – שִׁ  Soyez“ – שִׁ

attentifs.” Force est de constater que Yaakov ne leur donnait pas seulement 
un package de bénédictions. Il leur conférait une forme différente de 
bénédiction, une bénédiction qui nécessite votre attention pour être 
effective. Et il les mettait en garde : pour la mettre à profit correctement, ils 
devaient écouter lorsque les instructions étaient données, puis garder 
toujours ces propos à l'esprit et les étudier constamment. C'est l'idée 
véhiculée ici : ּמְעו  Soyez attentifs ! Il est capital d'écouter lorsqu'un !שִׁ
homme avisé vous prodigue des conseils ou des critiques.

Si vous avez une audience avec le Rabbi de Loubavitch ou avec Rav 
Yaakov Kaminetsky par exemple, et qu'ils vous bénissent, c'est magnifique. 
Vous avez beaucoup de chance. Mais si c'est l'autre forme de bénédiction – 
si ce sont des conseils et des critiques – sachez que vous avez encore plus 
de chance. Affinez votre écoute et tentez d’être à l’écoute de chaque mot et 
de chaque nuance. Lorsque vous quittez les lieux, évertuez-vous à 
remémorer chaque mot, et si possible, à les inscrire. C'est une grande 
bénédiction qu'il vous octroie. 

Cette bénédiction vous fait mal ? Cela vous met mal à l'aise ? S'il est 
vrai que nous aimons être complimentés, cela ne veut pas pour autant dire 
que l'opposé n'est pas une bénédiction. C'est comme la bénédiction du 
chirurgien qui, à l'aide de son scalpel, excise la tumeur. Mais lorsque le 



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 5

chirurgien vous donne cette bénédiction, vous pouvez dormir tout le long. 
Il pose un masque sur votre visage, vous vous endormez et la bénédiction 
s'applique. Or, la bénédiction de la critique et de la malédiction, telle que 
Yaakov la donna à Chimon et à Lévi, nécessite  ּמְעו מְעוּ et שִׁ .à nouveau שִׁ

La grandeur de l'exil
Quel fut le résultat de la 'bénédiction" de leur père, qui aboutit à leur 

dispersion dans Erets Israël ? Comment l’absence de territoire  
correspondit-il au crime de la colère qu'ils avaient commis, et comment la 
malédiction de l'exil devint une bénédiction pour eux ? 

Soyez attentifs. Les détails ne sont pas mentionnés dans la Torah, 
mais soyez attentifs aux événements. Au fil des années, Chimon, Lévi et 
leurs descendants eurent largement le temps de méditer, de réfléchir aux 
événements qu'ils avaient vécus. Même pendant les longues années en 
Égypte, suivies des quarante ans dans le désert, ils réfléchirent à ces 
termes: ם .אָרוּר אַפָּ

Lorsqu'ils entrèrent en Erets Israël et que tous leurs frères obtinrent 
une na'hala (héritage), une portion permanente sur la terre qu'ils 
n'obtinrent pas, cela fit une immense impression sur eux. Tout le monde en 
parlait et ils connaissaient la raison ; c'était un rappel que la malédiction de 
leur arrière-grand-père s'accomplissait et ils devaient agir à ce sujet. Et 
c'est de cette façon que la malédiction se transforma en bénédiction. Car ils 
comprirent qu’elle pouvait devenir une bénédiction et que c’était une 
occasion pour un autre type d’accomplissement. 

La grandeur en exil
Quelle était donc l'occasion de רָאֵל יִשְׂ יַעֲקֹב וַאֲפִיצֵם בְּ קֵם בְּ  Je vais les" – אֲחַלְּ

séparer dans Yaakov et les disperser en Israël ?"  

Tout le monde sait que, lorsque vous possédez votre propre terre et 
que vous êtes indépendants, vous pouvez continuer à agir à votre guise. 
Vous n'avez pas les mêmes opportunités de maîtrise de soi, comme le 
locataire qui souffre de ses hôtes, ceux sur les terres desquels il vit. Lorsque 
vous ne possédez pas votre propre terre, vous évitez l’arrogance. Et si, 
admettons, les membres de la tribu de Chimon vivaient pendant un certain 
temps, sur la terre de Yéhouda, ils devaient adopter une bonne conduite. 
S'ils se conduisaient de manière à déplaire à leur hôte, on pouvait les 
chasser. Chimon apprit la maîtrise de soi ; il était tenu de bien se conduire. 

Même principe pour Lévi, ils ne possédaient pas de champs et de 
propriétés comme les autres tribus. Ils vivaient principalement dans des 



6 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

villes et ne pouvaient pas cultiver leurs propres cultures. Ils n'avaient aucun 
revenu sur leurs propres champs et étaient donc tenus de gagner leur vie 
auprès de quelqu'un d'autre. Ils avaient besoin de l'aide des autres : ils 
devaient, par exemple, acheter des produits et les échanger ; vous êtes bien 
plus dépendant des autres. 

Les tribus enseignantes
En conséquence, Chimon et Lévi étaient des tribus pauvres. Et les 

pauvres ont besoin de l'aide des riches et de ce fait, ils n'étaient pas 
vraiment en position de se mettre en colère. Un homme aisé peut 
s'emporter plus facilement qu'un pauvre. Donc Chimon et Lévi étaient plus 
humbles. Leur colère a été tempérée en raison de leur situation d'exil. 

En outre, nos Sages affirment qu'incluse dans la malédiction de 
 : Yaakov Avinou les condamna à devenir des melamdé tinokot ,וַאֲפִיצֵם
Chimon sera dispersé dans tout le peuple pour devenir des enseignants des 
enfants ; מְעוֹן שִׁ בֶט  ֵ מִשּׁ א  אֶלָּ ינוֹקוֹת  תִּ דֵי  מְלַמְּ לְךָ   De même pour .(Rachi 49:7) אֵין 
Lévi, ָטֶיך פָּ מִשְׁ  ils étaient enseignants. Désormais, Chimon et Lévi ,יוֹרוּ 
dispensaient un enseignement aux enfants juifs dans tout Erets Israël. 

Or, pourquoi ont-ils été condamnés à devenir des enseignants pour 
les enfants ? Car si vous êtes un homme colérique, vous ne pouvez pas vous 
occuper d'enfants, et surtout pas leur dispenser un enseignement.

Vous savez de quoi il faut être capable pour être enseignant ? Les 
garçons font constamment des dégâts, toutes sortes de bêtises. Ils se 
donnent des coups de pied sous la table pendant que l'enseignant tente de 
leur prodiguer son enseignement. C'est pourquoi la Guémara (Avot 2:6) dit : 
ד מְלַמֵּ דָן  פְּ הַקַּ  si vous êtes impatient, si vous vous emportez, vous ne – לאֹ 
pourrez pas devenir enseignant. Si vous commencez à gifler les garçons qui 
se conduisent mal, le directeur vous licenciera. Si vous voulez enseigner 
aux jeunes gens, vous devez apprendre la patience. Dans le cas contraire, 
cherchez un autre emploi. 

Formation professionnelle
Il existait d'autres professions similaires, mais à cette époque, c'était 

celle qui était la plus accessible, car le peuple juif, dans son ensemble, 
étudiait et enseignait la Torah. De ce fait, Chimon et Lévi devinrent 
enseignants auprès des enfants.

Et dans le but de garder leur emploi, les membres de la tribu de 
Chimon et de Lévi devaient surveiller leur caractère ; ils étaient contraints 
de pratiquer la maîtrise de soi, l'humilité, et de tolérer l'insulte et la 



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 7

frustration. Lorsque vous êtes "maudit" d'exercer cette profession, vous 
êtes forcés de contenir votre humeur ; et si vous continuez à vous forcer à 
retenir votre colère, au fil du temps, vous vous améliorez. Et au fil des 
époques, ces deux tribus ont été forcées, compte tenu des circonstances, 
de façonner leur personnalité de manière toujours plus parfaite.

Deuxième partie : Acquérir les 
bénédictions
Des tribus studieuses   

Lorsque Yaakov donna cette malédiction suite à la colère de ses 
enfants, et qu'ils seront יַעֲקֹב בְּ קֵם   qu'ils seront privés de terre, c'était – אֲחַלְּ
dans leur intérêt, afin de pouvoir être capable de surmonter leur nature et 
graduellement, de la changer. Et plus ils seraient à l'écoute et conscients de 
ce rôle, plus ce serait une bénédiction.

Chimon et Lévi n'étaient pas obtus ; ils écoutèrent tous deux 
attentivement leur père, et je vous garantis que ni eux ni leurs enfants n'ont 
oublié un seul mot de ce qu'il a dit. Chaque mot et chaque lettre était ancré 
dans leur mémoire et ils en discutaient souvent entre eux. Ils discutaient des 
sens possibles et des nuances des termes de Yaakov Avinou. Et lorsque 
Moché apporta la Torah du mont Sinaï et qu'ils virent que les mots exacts des 
bénédictions avaient été dictés à Moché Rabbénou et intégrés à la Torah, ce 
n'était certes pas nouveau pour eux, mais ils devinrent encore plus attentifs. 

Or, en dépit de leur assiduité et de leur diligence à étudier les propos 
de Yaakov, on constata une différence dans les résultats. Deux personnes 
peuvent connaître la même paracha par cœur, qu'ils peuvent répéter mot à 
mot, et en sont tous impressionnés de la même façon, mais cependant, il 
existe une immense différence dans la manière dont ils ont chacun assimilé 
la leçon. Nous examinerons à présent l'ampleur de cette différence. 

Lévi choisit la grandeur
Les descendants de Lévi, même en Égypte, lorsqu'ils étudiaient les 

propos de leur grand-père : “קֵם… וַאֲפִיצֵם  Je les disperserai,” – écoutèrent ,אֲחַלְּ
attentivement, au point de modifier leur personnalité. Ils ne pouvaient pas 
changer le langage de leur grand-père. Après avoir annoncé : קֵם  qu'ils ,אֲחַלְּ
n'obtiendraient aucune terre, il était décidé pour toujours qu'ils seraient 
une tribu dispersée. Mais quel serait le résultat de cette dispersion ?



8 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Ils répondirent à cette question en choisissant, à l’aide de leur libre 
arbitre, de transformer cette punition en bénédiction. Le père avait déclaré 
qu'ils n'auraient pas de terre et c'était déterminé pour l'éternité. Mais ils 
obtinrent mieux que la terre ! ֹנַֽחֲלָתו הוּא   Hachem est son héritage – ה’ 
! (Devarim 18:2). Ah ! C'est une grande surprise ! La tribu de Lévi s’attacha 
tout particulièrement à Hachem. הַלְוִיִּם לִי   Les Léviim“ – וְהָיוּ 
M'appartiennent,” dit Hachem (Bamidbar 8:14). C'est une remarquable 
déclaration.

La malédiction devient une consolation
Et le potentiel pour toute cette grandeur, toutes ces réalisations, 

reposent dans les paroles amères de réprimande de Yaakov. Lorsqu'il s'en 
prit à ses fils, Lévi écouta et au final, il prit ses termes à cœur, de manière si 
fervente, si bien que Hachem devint sa portion ! Lévi analyse la malédiction 
et y décèle la bénédiction : il devait la mettre à profit pour parfaire sa 
personnalité ; pour devenir humble et contenir sa colère, et ne l'utiliser que 
pour des objectifs purement idéalistes. Et c'est ainsi que : “Tu n'auras pas 
de part" se transforma en "Hachem est ta part." 

Lorsque nous lisons dans la Torah que : בֶט לֵוִי ל שֵׁ ם כָּ לְוִיִּ ֹהֲנִים הַֽ  לאֹ יִֽהְיֶה לַכּֽ

רָאֵל  Il n'est accordé aux Cohanim, descendants de .(ibid. 18:1) – חֵלֶק וְנַֽחֲלָה עִם יִשְׂ
Lévi, à la tribu de Lévi en général ni part ni héritage comme au reste 
d'Israël (ibid. 8:1), nous comprenons bien qu’il s’agit d’une réalisation de la 
malédiction, mais la Torah ajoute cependant ces termes extrêmement 
importants : ֹה’ הוּא נַחֲלָתו – Hachem est l'héritage de Lévi.  

Or, il n'est pas dit cela à propos des autres tribus. Toutes les tribus 
possédaient des terres, mais il n'est dit à propos d'aucune d'elles que 
Hachem était leur héritage, à l'exception de Lévi. Lévi s'éleva au-dessus de 
toutes les tribus et Hachem était son héritage. Quel lot de consolation ! Au 
lieu d'une portion de terre, Hachem devint leur bien ! Ils sont devenus la 
tribu la plus proche et la plus dévouée à l'égard de Hachem ! 

Une tribu de grands hommes
Désormais, la tribu de Lévi était composée des aristocrates du peuple 

juif. Si vous passez en revue notre histoire, qui sont nos hommes les plus 
remarquables ? La tribu de Lévi ! Et pas seulement en Égypte, lorsque la 
critique de Yaakov Avinou était encore fraîche dans leurs esprits. Moché 
Rabbénou était un Lévi par excellence ; Aharon Hacohen était un Lévi, père 
des Cohanim. Mais c’est valable  également dans le désert. Lorsqu'ils 
érigèrent le veau d'or et que Moché Rabbénou dit : מִי לַה’ אֵלָי –  Celui qui est 
pour Hachem, qu'il me suive,” לֵוִי נֵי  בְּ ל  כָּ אֵלָיו  אָסְפוּ   toute la tribu de Lévi se – וַיֵּ



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 9

rangea du côté de Moché ! (Chemot 32:26). Pas un seul ne resta à la maison. 
Lorsque les membres de la tribu de Lévi observèrent ce qui se passait, ils 
furent indignés. Ils se servirent de la colère et la transformèrent en outil 
pour servir Hachem. 

Mais même plus tard, après leur arrivée sur la terre, lorsqu'ils 
commencèrent à travailler, victimes de la malédiction de la dispersion, ils 
continuèrent à acquérir de plus en plus de grandeur. Un très grand nombre 
de nos grands personnages ont été des Cohanim et des Léviim, comme le 
prophète Chemouël, qui était Lévi ou Eli. Rabbi Elazar ben Azarya et 
Chimon Hatsadik étaient membres de la tribu de Lévi. Et qui sauva le peuple 
à l'époque où ils vivaient sous la menace de mort à l'époque de 'Hanouca ? 
Matitiyahou de la tribu de Lévi. Un grand nombre de Cohanim et de Léviim 
parmi nos Sages et nos tsadikim occupaient des postes éminents !

Tout au long de l'histoire, les Léviim utilisèrent leurs circonstances 
afin de parfaire leurs personnalités. Ils acquirent toutes les diverses formes 
de grandeur de caractère qui peuvent être acquises dans les circonstances 
pénibles de la malédiction de Yaakov Avinou. Ainsi, ils échangèrent la 
malédiction contre la bénédiction. 

Une tribu différente
Je ne cherche aucunement à critiquer le fils de Yaakov, Chimon, qui 

était certainement un homme parfait et sa tribu était vertueuse, 
absolument, mais ses descendants n'écoutèrent pas aussi attentivement les 
paroles du père, et n'utilisèrent pas leurs circonstances pour se changer. 

La famille de Chimon ne profita pas autant des paroles prophétiques 
de Yaacov comme Lévi. De ce fait, Chimon fut perdant : il n'obtint aucun 
territoire ni aucune distinction. Ils demeurèrent sans héritage et 
n'obtinrent aucune grandeur particulière. 

Lorsque vous consultez la liste des Choftim ( juges), chaque tribu en 
possédait un à cette époque, à l'exception de Chimon. La tribu de Chimon 
ne possédait aucun juge (voir Rachi, Souka 27b). On comptait des tsadikim 
et des érudits en Torah dans leurs rangs, mais il est évident qu'au terme de 
leur vie, à leur arrivée dans le Monde futur, ils regrettèrent de n'avoir pas 
autant accompli que leurs frères, la tribu de Lévi.

Le travail de l'écoute
Avec le recul, nous remarquons que Yaakov Avinou bénit en réalité 

Lévi. יַעֲקֹב בְּ קֵם   Ils seront dispersés et ne posséderont aucune terre – אֲחַלְּ
propre ? C'est le meilleur scénario possible pour eux, car ils l'ont transformé 
en bénédiction ! 



10 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Telle est la grandeur d'une personne. C'est une leçon qui s'applique à 
nous tous, pas moins qu'à Lévi et Chimon, car dans une très large mesure, 
la réussite de l'homme dépend de la manière dont il met à profit son séjour 
sur terre et les occasions qui se présentent à lui ; la manière dont il se sert 
d'une malédiction apparente pour la transformer en bénédiction, en 
perfection de sa personnalité. C'est la grande leçon de  ּמְעו  l'écoute, de ,שִׁ
savoir mettre à profit vos occasions. C'est la leçon de transformation des 
pierres en diamants, des malédictions en bénédictions.

Notre exil
Et cette occasion s'offre à nous chaque jour, à notre époque. En effet, 

résider en galout, en exil, constitue une malédiction. Nous avons l'usage de 
dire : ּלִינוּ מֵאַרְצֵנו נֵי חֲטָאֵינוּ גָּ  nous avons été exilés de notre terre en raison – מִפְּ
de nos fautes ; tout le récit de l'expulsion d'Erets Israël et la dispersion 
parmi les nations est une malédiction. 

C'est vrai, certes, mais ce n'est pas pour autant une simple déclaration. 
Vous faites erreur si vous considérez que l'exil est uniquement une tragédie, 
un échec de l'ensemble du plan de l'histoire ; que la vie vaut la peine 
uniquement si l'on vit en Erets Israël, avec le roi David et le Beth Hamikdach. 
Non, ce n'est pas une faille dans le plan. Vous vivez le projet ! Où que vous 
viviez en exil, c'est là que vous appartenez. Au lieu où vous vous trouvez, 
vous avez des occasions de devenir exceptionnel, en raison de l'exil !

Ainsi, même si Hachem a maudit les époques – il était prévu dans la 
Torah que le peuple d'Israël serait au niveau le plus bas lorsqu'ils seraient 
dispersés en exil ; il y aura de nombreux revers à vivre dispersé parmi les 
non-Juifs – nous devons prendre conscience qu'en raison de notre exil, nous 
avons à notre portée des occasions inexistantes jusque-là. Et tout comme la 
tribu de Lévi utilisa la prophétie de l'exil pour accéder à la grandeur, le 
même principe s'applique à nous. 

Joe et Harry
Mais on peut rester un simple Joe ou Harry si on le désire. Un homme 

peut vivre selon le plus bas niveau de son époque et devenir un moins que 
rien. Mais s'il le désire, ce sera ַלְמַפְרֵע תָא  מִלְּ  il sera révélé ,אִגְלָאִי 
rétroactivement que c'était une grande époque. S'il choisit de mettre à 
profit l'occasion qui lui est donnée, il peut se créer une remarquable 
personnalité et devenir un ovèd Hachem. Au lieu d'être un simple Harry, il 
peut devenir un grand Harry ! 

C'est le sens de ce verset de Kohélet : תֹּאמַר מִים ,ne dis pas – אַל  הַיָּ  שֶׁ

ה י ,que les temps passés valaient mieux que le présent – הָרִאשׁנִֹים הָיוּ טוֹבִים מֵאֵלֶּ  כִּ



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 11

אַלְתָּ עַל זֶה  .car c'est manquer de sagesse de poser cette question – לאֹ מֵחָכְמָה שָׁ
En d'autres termes, tu n'as pas pris conseil auprès de ta sagesse lorsque tu 
t'es exprimé de cette façon, car selon tes occasions présentes et selon ta 
nature, tu peux devenir un grand homme. Tu peux agir présentement, dans 
ton exil, de manière inégalée jusque-là ; compte tenu de notre exil, nous 
avons des occasions inexistantes jusque-là.  

C'est ce que nous apprenons ici : il est possible de transformer une 
malédiction prophétique, par vos propres efforts, en bénédiction. Non 
seulement c'est possible, mais c'est ce qui est attendu de nous. Tout comme 
Lévi s'est saisi de cette malédiction de : "Je te disperserai" et l'a utilisée pour 
devenir remarquable, le même principe est à l'œuvre dans notre exil.

Troisième partie : Nos bénédictions
Brooklyn et Cracovie

Je vais approfondir cette idée.  Nous devons comprendre comment ce 
principe s'applique à nous, comment nous, dans les circonstances où nous 
nous trouvons, avons l’occasion de transformer la malédiction de notre exil, 
en bénédiction. 

Selon nos circonstances et notre potentiel, nous avons besoin de l’exil 
actuel. Ces occasions en exil n’ont jamais été à notre portée, ces 
opportunités de devenir remarquables uniquement en raison de l’exil. Dans 
cette période d’exil, vous avez la possibilité d’étudier chaque jour et de 
devenir un érudit en Torah. Il vous est possible d’aller chaque jour à la 
synagogue le matin et d’étudier quelques lignes de Guémara, puis de 
revenir à nouveau le soir pour étudier encore. Vous étudiez également 
toute l’après-midi du Chabbath et le dimanche, et vous pouvez devenir un 
talmid ‘hakham. À l’époque du Rama, c’était plus difficile, car tout le monde 
savait tout ! Il était très difficile de devenir éminent à l’époque du Rama. 
Aujourd’hui, comparativement, c’est bien plus facile.

Il existe aujourd’hui tant d’occasions de vous forger une personnalité 
qui sera admirée dans le Monde à venir pour toute éternité. Une femme au 
foyer ou un homme simple, à la synagogue, peut devenir un grand homme 
en étudiant le Messilat Yecharim ou bien le Chaaré Téchouva ou encore le 
‘Hovot Halévavot dans sa langue maternelle. Cet homme n’est déjà plus un 
simple homme !



12 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Le Kirouv est une occasion
Aujourd’hui, il est possible de devenir un enseignant influent, qui fait 

revenir des Juifs à la Torah. Vous pouvez accomplir bien plus aujourd’hui, 
car c’est beaucoup plus facile ! À l’époque du Rama, vous ne pouviez 
acquérir la mitsva de rapprocher des Juifs de la Torah, car il n’y avait 
personne à rapprocher. Tout le monde était religieux, même les voleurs !

Tout le monde respectait l’ensemble des Mitsvot ! Aujourd’hui, il y a 
partout des Juifs à faire revenir à la Torah. 

Adopter un immeuble
Vous avez des occasions en or aujourd’hui qui vous attendent, en 

faisant revenir des Juifs à la pratique de la Torah, en les incitant à respecter 
le Chabbath et à manger Cacher ! Vous pouvez aussi envoyer des enfants 
étudier en yéchiva.

Nous trouvons ici de grands immeubles sur Ocean Parkway, remplis 
de Juifs qui ne savent rien de leur héritage. Si, en raison de l’exil, tant de 
Juifs se sont éloignés de la religion et se sont perdus, une occasion 
particulière s’offre à vous. Ce ne sont pas des apikorsim, mais des tinokot 
chénichba, des Juifs qui n’ont aucune notion du judaïsme.

Vous pouvez choisir un immeuble et en faire votre projet. Discutez 
avec eux. Notez l’adresse des résidents juifs et envoyez-leur le magazine 
Jewish Press. Pour ceux qui en savent très peu, le Jewish Press est excellent. 
On y trouve des publicités pour le salami Cacher, les hôtels et restaurants 
Cacher. Ils y découvrent un nouveau monde.

Bien entendu, après avoir progressé, nous passons à Messilat 
Yécharim, à des lectures plus élevées. Mais c’est un bon début.

Le désert américain 
Vous avez à votre disposition aujourd’hui tant d’occasions inédites 

jusque-là ! C’est un désert, tant de Juifs sont perdus. Je me souviens qu'en 
Amérique, il y a de longues années, une jeune fille orthodoxe était une 
exception. On comptait quelques garçons orthodoxes, mais extrêmement 
peu de jeunes filles religieuses.

C’est alors que la Rabbanite Vichna Kaplan entra en scène. Elle n’était 
pas la prophétesse Déborah. Elle n’était ni Sarah, Rivka, Ra’hel ou Léa. Mais 
elle a mené une vie accomplie autant que possible. 

Tout d’abord, elle a eu quatorze enfants. C’est un gros travail, quatorze 
enfants. C’est déjà transformer cet exil en bénédiction. Élever des enfants 
orthodoxes en Amérique ?! Toute mère qui élève des enfants religieux, des 



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 13

familles nombreuses, en Amérique, peut se considérer comme une femme 
qui a très bien réussi. C’est le cas aussi pour le père, mais la mère encore 
plus. 

La révolution américaine
En outre, la Rabbanite Kaplan créa le mouvement du Beth Yaakov en 

Amérique et éduqua des jeunes filles qui transformèrent le visage de 
l'Amérique. Toutes les jeunes filles orthodoxes étaient à l’origine ses élèves. 
D’autres personnes commencèrent à imiter son école. Elle inspira des 
milliers de jeunes filles, à qui on enseigna à avoir des familles nombreuses, 
à épouser des élèves de Yéchiva et à soutenir leur étude.

Ces jeunes filles, en conséquence de ses enseignements, initièrent 
une révolution en Amérique. Vous ne vous rendez pas compte de la 
situation antérieure. Rav Aharon Kotler, que son mérite soit une 
bénédiction, disait : “Sans la Rabbanite Kaplan, le système des kollelim 
n’aurait pas pu tenir en Amérique.” En effet, il faut des femmes prêtes à 
épouser des hommes au kollel. 

Elle a le mérite immense de ces centaines et milliers de garçons et de 
filles nés grâce à son inspiration. Et tant de kollelim et de talmidé 
‘hakhamim dans ce sillage ! Une seule personne ! Une femme, toute seule !

La bonne génération
Je me souviens, il y a très longtemps, même les épouses de rabbins ne 

se couvraient pas la tête en Amérique. Or, elle a élevé une génération de 
jeunes filles dans la tsniout. Toute une génération ! C’est le fruit de son 
labeur !

Si elle avait vécu à une autre époque, elle n’aurait pas eu cette 
occasion. Ils n’avaient pas besoin d’elle. À l’époque de Moché Rabbénou, 
tout le peuple était au kollel. Tout le monde étudiait la Torah dans le désert, 
c’était un grand kollel. Tout le monde avait des enfants. Mais à son époque, 
elle accomplit sa destinée le plus parfaitement possible. 

Des muscles juifs
Je vous mentionne un dernier exemple. Notre exil constitue également 

une occasion de renforcer notre capacité à nous opposer à toutes les 
influences non-juives. Vous savez que la capacité d’être un guibor, un héros 
dans le rejet des influences du monde extérieur, est une perfection de 
caractère que vous emporterez avec vous dans le Monde à venir pour 
toujours. Cela restera à votre crédit pour toute éternité. 



14 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Mais cette mida s’atrophie si vous ne la mettez pas à profit, tout 
comme un homme qui n'exécute aucun travail physique et dont les muscles 
deviennent flasques au bout d’un certain temps. Dans une certaine mesure, 
pour quelqu’un qui vivait “dans les beaux jours d’autrefois”, ces muscles se 
sont affaiblis. Après tout, dans l’ancienne Europe, un mur était érigé autour 
du ghetto, des gardes étaient postés à l’entrée, pour s’assurer qu’aucun Juif 
ne sortait et qu’aucun non-Juif n’y entrait. Les non-Juifs n’y entraient pas et 
c’était un makom kadoch. 

Les rues étaient empreintes de sainteté et l’influence des nations du 
monde ne se faisait pas ressentir dans les rues du ghetto. Seule l’influence 
du roua’h hatorah était présente. On ne voyait partout que des Juifs frum, 
vêtus comme des Juifs. Il était facile d’être un Juif religieux et de résister 
aux flatteries des non-Juifs, car il n’y avait pas d’autre manière de faire. Mais 
aujourd’hui, c’est différent. Dans notre exil, nous avons l’occasion de nous 
opposer à la culture environnante. Aujourd’hui, vous pouvez devenir 
remarquable uniquement à cause de cela. 

Héros d’Amérique du Sud

Un homme me raconta un jour que ses parents, des Juifs allemands 
orthodoxes, avaient été contraints de quitter leur communauté et s’étaient 
exilés en Amérique du Sud. Pour eux, c’était une malédiction. Ils vivaient 
parmi des Juifs non-religieux. Ils étaient la seule famille religieuse. Sa mère 
était la seule à porter une perruque. Tout le monde se moquait d’eux. Ils ne 
pouvaient manger chez personne, car rien n’était Cacher. 

Ils étaient entourés de personnes infidèles, mais ses parents sont 
restés fidèles à la Torah contre vents et marées. Non seulement étaient-ils 
orthodoxes, mais ils ont continué à suivre tous les minhaguim allemands. 
Cette histoire est une source d’inspiration !

Ces individus ignorent combien ils sont exceptionnels. Ils ont écrit 
une histoire de perfection en Amérique du sud. Ils étaient inconnus, mais 
Hachem était au courant. On devrait écrire un livre à ce sujet. Dans le Ciel, 
un livre a été écrit sur eux, absolument, car ils sont devenus remarquables 
dans les circonstances les plus défavorables. Je dis “dans les circonstances”, 
mais en réalité, c’était grâce à ces circonstances. Ils ont transformé leur exil 
en bénédiction. Ils sont devenus des personnalités de premier rang 
uniquement en raison de cette “malédiction”.



Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 15

Il suffit de dire non
C’est une occasion pour nous tous dans cet exil. Dire non à toute cette 

saleté, conserver notre foyer en quarantaine, isolé des influences 
extérieures. En conséquence, un foyer juif ne peut abriter de télévision. La 
télévision et la sainteté d’un foyer juif sont contradictoires. Et même si vous 
tentez d'apaiser votre conscience par des explications et des excuses, vous 
commettez une erreur fatale en mettant mal à profit la malédiction de l’exil. 

Même une radio. La radio est terrible de nos jours. Mais les gens se 
sont endurcis et refusent d’écouter. Un homme de ma connaissance 
m’écouta. J'avais un jour mentionné ce sujet, il en parla à son épouse et ils 
décidèrent tous deux de s’en débarrasser. Ils ont réussi : ils se sont servis de 
la malédiction de l’exil pour devenir remarquables. Ils ne le regretteront pas. 

La grandeur du rire
Retenons tous cette leçon : savoir dire non. Nous avons un grand 

nombre d’occasions à notre portée en ce sens. Dans cet exil, vous pouvez 
rire de la théorie de l’évolution. Le monde entier s’écrie : “L’évolution !” et 
vous criez en retour : “Béréchit Bara Elokim, Au commencement, D.ieu créa 
le ciel et la terre.’ À l’époque du Rama, c’était impossible. Aujourd’hui, vous 
avez la possibilité de vous façonner une personnalité d’envergure en vous 
moquant de toutes les idées farfelues du monde non-juif. 

Bien entendu, il est possible de passer son temps à se plaindre et à ne 
rien faire. Dans ce cas, on reste un Juif simple. Un Juif simple est déjà un 
accomplissement, mais n’est rien comparé à ce qu’il aurait pu devenir en 
exil, et c’est dommage. Vous avez manqué l'occasion de transformer une 
malédiction en bénédiction.

Heureux en exil
Ceci nous ramène au principe de départ. La malédiction de l’exil est 

certainement une malédiction, mais c’est l’une des plus grandes 
bénédictions, car dans cet exil, nous avons des occasions inédites jusque-
là. Mais il tient à notre libre arbitre de s’emparer d’une malédiction, et grâce 
à nos propres efforts, de la transformer en bénédiction. 

Le lieu et l’époque où nous vivons ne sont pas le fruit du hasard. Nous 
vivons en exil, car Hachem l’a voulu ainsi et notre rôle consiste à faire de 
notre mieux où que nous soyons. Hachem nous a placés dans ces 
circonstances dans notre intérêt. Ne soyons pas insatisfaits. Vous pouvez 
atteindre la grandeur partout. Vous pouvez accomplir beaucoup en exil ! 
Vous pouvez accomplir grâce à l’exil ! Où que vous soyez, c’est un lieu où 
vous pouvez transformer les malédictions en bénédictions.



16 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Transformer les malédictions en bénédictions

Lorsque Yaakov bénit ses fils, une bénédiction semblait être 
une malédiction. Cependant, la tribu de Lévi se transforma 
en véritable bénédiction grâce à leur étude assidue des 
leçons de leurs ancêtres et de leurs efforts pour s’améliorer. 
Vivre aujourd’hui en exil, entouré par l’immoralité et la 
perversion, peut paraître une malédiction. Paradoxalement, 
ce sont précisément ces circonstances difficiles qui font de 
notre génération une génération particulièrement bénie. 
Cette semaine, bli néder, je passerai trente secondes chaque 
jour à réfléchir aux occasions qu’offre la vie aujourd’hui et à 
tirer parti au mieux de ces occasions pour la plus grande 
bénédiction.

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8Vb3

Passez un excellent Chabbath !


