X

:ﬁ’\"‘: '}.’:N 3'77 717

9741 P55 TP aN 1 PINAN

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

ST

Bénédictions et malédictions

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J « POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL » &
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV ISRAEL BEN RACHEL »

YOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS YOTRE CHOULE
OU DANS LES COMMERCES DE YOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER
PAR E-MAIL A YOS AMIS, EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM

N '

Torah —B OX cOom Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



M1 NWIs

AVEC

R AVIGDOR MILLER ZT’L

TAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES
Bénédictions et malédictions

Table des matiéres
Premiére partie : La bénédiction de Yaakov
Deuxiéme partie : Acquérir les bénédictions
Troisiéme partie : Nos bénédictions

Premiere partie : La bénédiction de
Yaakov

Birkat Habanim

Lorsque Yaakov Avinou se trouvait sur son lit de mort, se préparant a
quitter ce monde, il donna des bénédictions a tous ses fils. Avec son dernier
souffle, il conféra a chacun d'entre eux des paroles prophétiques ; il
dispensa a chaque fils une bénédiction différente. La Torah le résume de
cette facon :mPaR O7Y 121K NKT - et cest ainsi que leur pére leur
parla, oniR 77271 — et il les bénit, OOK 913 27112 WK WK - dispensant a
chacun sa bénédiction propre (Béréchit 49:28).

D'apres le sens littéral, les propos adressés a chacun de ses fils ou
concernant chacun d'eux, constituaient la bénédiction. Il se peut qu'en
outre, il leur conféra d'autres bénédictions, mais d'apres le sens littéral, ce
qu'il dit a ses fils et qui figure dans les versets, constitue la bénédiction.

Malédictions et punitions
Mais si vous analysez les mots, vous constatez qu'il ne les bénit pas
tous ; il y eut des exceptions : il ne bénit pas du tout Chimon et Lévi. Au

esc Lisessssssssesssssssssssssssessse sssssssssssas

2 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

‘m A Torah _B OX SO Retrouverr le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



contraire, ils ont été maudits. Yaakov a dit : gaX X - Votre colére est
maudite (ibid. 7). En d'autres termes, ces deux-la avaient le sang chaud. IIs
ont failli entrainer une catastrophe pour toute la famille lorsqu'ils ont
massacré le peuple de Chekhem. Cette initiative avait été irréfléchie et
téméraire, congue dans un acces de colere, dit Yaakov, et de ce fait, un trait
de leur personnalité devait étre ajusté et amélioré. En conséquence, il
maudit leur colere.

11 les maudit avec une punition, une prophétie de chatiment : OpomIyR
apyra - “Je veux les séparer dans Yaakov, 9X7iU72 O¥ BRI - et les disperser
parmi Israél” (ibid.). En d'autres termes, Je ne vais pas laisser ces deux
familles, Lévi et Chimon, rester cOte a cOte au méme endroit. Si ces
hommes au tempérament colérique se retrouvent au méme endroit, c'est
trop dangereux, qui sait de quoi ils sont capables ? Ils meneront des
combats et des révolutions. Je suis donc tenu de les séparer 1'un de l'autre,
et également d'eux-mémes. Ils devront étre dispersés sur la terre. En
somme, méme sur leur propre terre, ils seront toujours en exil.

Prophétie accomplie
Et cette prophétie s'est accomplie, car lorsque la terre sera divisée
par Yéhochoua, ces deux tribus n'ont hérité d’aucune portion comme les
autres tribus. Lévi a recu uniquement les aré haléviim, des villes
individuelles ici et la, dispersées dans tout le pays. Ils n'ont pas vécu
ensemble, dans un seul lieu ; ils ne possédaient pas de district propre.

Et Chimon ne possédait pas non plus de territoire propre. Au départ,
ils vivaient comme des hotes chez Yéhouda, dispersés dans toute la portion
de la tribu de Yéhouda. Plus tard, ils s'installerent ailleurs, mais c'était
toujours en tant qu'hote, sans territoire propre. Ils devaient résider sur la
terre d'une autre tribu ; certains ici et d'autres, la.

Ainsi, la prophétie se réalisa. Les tribus de Chimon et de Lévi
demeurerent séparées et dispersées, tout comme Yaakov l'avait prédit.

Des bénédictions changées

Une question s'impose ici, car toute cette idée : "Vous serez dispersés
et éparpillés" semble étre une malédiction, une punition. Alors que signifie
que : N33 WK WK - chacun selon sa bénédiction, ONX 712 - il les bénit. Ici,
nous avons deux fils qui restent dépourvus de bénédiction. Au contraire, ils
sont maudits. Chez les autres, nous décelons une bénédiction dans les
propos adressés par leur pere, mais ici, ce n'est pas apparent. C'est une
question simple : ou réside la bénédiction ici ?

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 3

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Nous sommes tenus d'affirmer que les propos adressés par Yaakov
Avinou a ses fils, a Chimon et Lévi, étaient bel et bien une bénédiction. Mais
cela ressemble a 'ordonnance d'un médecin, parfois amere, et a ce moment-
la, cela ressemblait a une malédiction - et si l'on fait un mauvais usage du
remede, la malédiction persiste- mais si le patient est attentif lorsque les
instructions sont données, cela peut s'avérer étre une bénédiction.

C'est pourquoi Yaakov Avinou fit une préface a ses bénédictions. Il
convient de noter qu'il dit : 3pY? %13 WwnwW1 - “Ecoutez, fils de Yaakov.” Puis il
répéta : mPIR IR IR WNW - et écoutez votre pere, Israél (ibid. 2). 11
emploie un langage double : "Ecoutez mes fils, et écoutez encore." A savoir,
analysez ces termes.

Si vous vous rendez chez un tsadik pour une bénédiction ordinaire,
combien devez-vous écouter ? Il vous octroie une bénédiction et vous
repartez. S'il a une certaine influence aupres de Hachem, vous serez béni,
et dans le cas contraire, vous ne le serez pas. C'est tout. Mais qu'y a-t-il a
étudier ?

Une forme différente de bénédiction
Mais Yaakov dit : 1wnw - “Soyez attentifs” puis il répete : WnNW - “Soyez
attentifs” Force est de constater que Yaakov ne leur donnait pas seulement
un package de bénédictions. Il leur conférait une forme différente de
bénédiction, une bénédiction qui nécessite votre attention pour étre
effective. Et il les mettait en garde : pour la mettre a profit correctement, ils
devaient écouter lorsque les instructions étaient données, puis garder
toujours ces propos a l'esprit et les étudier constamment. C'est l'idée
véhiculée ici : 1wnw! Soyez attentifs ! Il est capital d'écouter lorsqu'un

homme avisé vous prodigue des conseils ou des critiques.

Si vous avez une audience avec le Rabbi de Loubavitch ou avec Rav
Yaakov Kaminetsky par exemple, et qu'ils vous bénissent, c'est magnifique.
Vous avez beaucoup de chance. Mais si c'est I'autre forme de bénédiction -
si ce sont des conseils et des critiques - sachez que vous avez encore plus
de chance. Affinez votre écoute et tentez d'étre a 'écoute de chaque mot et
de chaque nuance. Lorsque vous quittez les lieux, évertuez-vous a
remémorer chaque mot, et si possible, a les inscrire. C'est une grande
bénédiction qu'il vous octroie.

Cette bénédiction vous fait mal ? Cela vous met mal a l'aise ? S'il est
vrai que nous aimons étre complimentés, cela ne veut pas pour autant dire
que l'opposé n'est pas une bénédiction. C'est comme la bénédiction du
chirurgien qui, a l'aide de son scalpel, excise la tumeur. Mais lorsque le

4 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



chirurgien vous donne cette bénédiction, vous pouvez dormir tout le long.
Il pose un masque sur votre visage, vous vous endormez et la bénédiction
s'applique. Or, la bénédiction de la critique et de la malédiction, telle que
Yaakov la donna a Chimon et a Lévi, nécessite Wnw et ynW a nouveau.

La grandeur de l'exil

Quel fut le résultat de la 'bénédiction" de leur pere, qui aboutit a leur
dispersion dans Erets Israél ? Comment l'absence de territoire
correspondit-il au crime de la colere qu'ils avaient commis, et comment la
malédiction de l'exil devint une bénédiction pour eux ?

Soyez attentifs. Les détails ne sont pas mentionnés dans la Torah,
mais soyez attentifs aux événements. Au fil des années, Chimon, Lévi et
leurs descendants eurent largement le temps de méditer, de réfléchir aux
événements qu'ils avaient vécus. Méme pendant les longues années en
Egypte, suivies des quarante ans dans le désert, ils réfléchirent a ces
termes: OBX TN,

Lorsqu'ils entrérent en Erets Israél et que tous leurs freres obtinrent
une na'hala (héritage), une portion permanente sur la terre qu'ils
n'obtinrent pas, cela fit une immense impression sur eux. Tout le monde en
parlait et ils connaissaient la raison ; c'était un rappel que la malédiction de
leur arriere-grand-pere s'accomplissait et ils devaient agir a ce sujet. Et
c'est de cette facon que la malédiction se transforma en bénédiction. Car ils
comprirent qu'elle pouvait devenir une bénédiction et que cétait une
occasion pour un autre type daccomplissement.

La grandeur en exil
Quelle était donc 'occasion de DX DY aR1 pY»2 ORINX - "Je vais les
séparer dans Yaakov et les disperser en Israél ?"

Tout le monde sait que, lorsque vous possédez votre propre terre et
que vous étes indépendants, vous pouvez continuer a agir a votre guise.
Vous n'avez pas les mémes opportunités de maitrise de soi, comme le
locataire qui souffre de ses hotes, ceux sur les terres desquels il vit. Lorsque
vous ne possédez pas votre propre terre, vous évitez l'arrogance. Et si,
admettons, les membres de la tribu de Chimon vivaient pendant un certain
temps, sur la terre de Yéhouda, ils devaient adopter une bonne conduite.
S'ils se conduisaient de maniere a déplaire a leur héte, on pouvait les
chasser. Chimon apprit la maitrise de soi ; il était tenu de bien se conduire.

Méme principe pour Lévi, ils ne possédaient pas de champs et de
propriétés comme les autres tribus. Ils vivaient principalement dans des

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi B)

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



villes et ne pouvaient pas cultiver leurs propres cultures. Ils n'avaient aucun
revenu sur leurs propres champs et étaient donc tenus de gagner leur vie
aupres de quelqu'un d'autre. Ils avaient besoin de l'aide des autres : ils
devaient, par exemple, acheter des produits et les échanger ; vous étes bien
plus dépendant des autres.

Les tribus enseignantes

En conséquence, Chimon et Lévi étaient des tribus pauvres. Et les
pauvres ont besoin de l'aide des riches et de ce fait, ils n'étaient pas
vraiment en position de se mettre en colere. Un homme aisé peut
s'emporter plus facilement qu'un pauvre. Donc Chimon et Lévi étaient plus
humbles. Leur coleére a été tempérée en raison de leur situation d'exil.

En outre, nos Sages affirment qu'incluse dans la malédiction de
O¥70X1, Yaakov Avinou les condamna a devenir des melamdé tinokot :
Chimon sera dispersé dans tout le peuple pour devenir des enseignants des
enfants ; Tiynw vIWnN XIX NiPirR 190 79 PR (Rachi 49:7). De méme pour
Lévi, Tvown 1P, ils étaient enseignants. Désormais, Chimon et Lévi
dispensaient un enseignement aux enfants juifs dans tout Erets Israél.

Or, pourquoi ont-ils été condamnés a devenir des enseignants pour
les enfants ? Car si vous étes un homme colérique, vous ne pouvez pas vous
occuper d'enfants, et surtout pas leur dispenser un enseignement.

Vous savez de quoi il faut étre capable pour étre enseignant ? Les
garcons font constamment des dégats, toutes sortes de bétises. Ils se
donnent des coups de pied sous la table pendant que l'enseignant tente de
leur prodiguer son enseignement. C'est pourquoi la Guémara (Avot 2:6) dit :
91 1190 X9 - si vous étes impatient, si vous vous emportez, vous ne
pourrez pas devenir enseignant. Si vous commencez a gifler les garcons qui
se conduisent mal, le directeur vous licenciera. Si vous voulez enseigner
aux jeunes gens, vous devez apprendre la patience. Dans le cas contraire,
cherchez un autre emploi.

Formation professionnelle

Il existait d'autres professions similaires, mais a cette époque, c'était
celle qui était la plus accessible, car le peuple juif, dans son ensemble,
étudiait et enseignait la Torah. De ce fait, Chimon et Lévi devinrent
enseignants aupres des enfants.

Et dans le but de garder leur emploi, les membres de la tribu de
Chimon et de Lévi devaient surveiller leur caractere ; ils étaient contraints
de pratiquer la maitrise de soi, I'humilité, et de tolérer l'insulte et la

6 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



frustration. Lorsque vous étes "maudit" d'exercer cette profession, vous
étes forcés de contenir votre humeur ; et si vous continuez a vous forcer a
retenir votre colere, au fil du temps, vous vous améliorez. Et au fil des
époques, ces deux tribus ont été forcées, compte tenu des circonstances,
de faconner leur personnalité de maniere toujours plus parfaite.

Deuxieme partie . Acqueérir les
bénédictions

Des tribus studieuses

Lorsque Yaakov donna cette malédiction suite a la colere de ses
enfants, et qu'ils seront 2py?a OpYMIR - qu'ils seront privés de terre, c'était
dans leur intérét, afin de pouvoir étre capable de surmonter leur nature et
graduellement, de la changer. Et plus ils seraient a I'écoute et conscients de
ce role, plus ce serait une bénédiction.

Chimon et Lévi n'étaient pas obtus ; ils écoutérent tous deux
attentivement leur pere, et je vous garantis que ni eux ni leurs enfants n'ont
oublié un seul mot de ce qu'il a dit. Chaque mot et chaque lettre était ancré
dans leur mémoire et ils en discutaient souvent entre eux. Ils discutaient des
sens possibles et des nuances des termes de Yaakov Avinou. Et lorsque
Moché apporta la Torah du mont Sinai et qu'ils virent que les mots exacts des
bénédictions avaient été dictés a Moché Rabbénou et intégrés a la Torah, ce
n'était certes pas nouveau pour eux, mais ils devinrent encore plus attentifs.

Or, en dépit de leur assiduité et de leur diligence a étudier les propos
de Yaakov, on constata une différence dans les résultats. Deux personnes
peuvent connaitre la méme paracha par ceeur, qu'ils peuvent répéter mot a
mot, et en sont tous impressionnés de la méme facon, mais cependant, il
existe une immense différence dans la maniere dont ils ont chacun assimilé
la lecon. Nous examinerons a présent I'ampleur de cette différence.

Lévi choisit la grandeur

Les descendants de Lévi, méme en Egypte, lorsqu'ils étudiaient les
propos de leur grand-pére : “O¥’DR1...009NK, Je les disperserai,” - écoutérent
attentivement, au point de modifier leur personnalité. Ils ne pouvaient pas
changer le langage de leur grand-pére. Aprés avoir annoncé : OpHnx, qu'ils
n'obtiendraient aucune terre, il était décidé pour toujours qu'ils seraient
une tribu dispersée. Mais quel serait le résultat de cette dispersion ?

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 7

) i J TOTa]‘I—BOXan Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Ils répondirent a cette question en choisissant, a l'aide de leur libre
arbitre, de transformer cette punition en bénédiction. Le pere avait déclaré
qu'ils n'auraient pas de terre et c'était déterminé pour 1'éternité. Mais ils
obtinrent mieux que la terre ! in5m X1 ‘1 - Hachemest son héritage
! (Devarim 18:2). Ah ! C'est une grande surprise ! La tribu de Lévi s’attacha

tout particulierement a Hachem. D1 "% »m - “Les Léviim
M'appartiennent,” dit Hachem (Bamidbar 8:14). C'est une remarquable
déclaration.

La malédiction devient une consolation

Et le potentiel pour toute cette grandeur, toutes ces réalisations,
reposent dans les paroles ameres de réprimande de Yaakov. Lorsqu'il s'en
prit a ses fils, Lévi écouta et au final, il prit ses termes a cceur, de maniere si
fervente, si bien que Hachem devint sa portion ! Lévi analyse la malédiction
et y décele la bénédiction : il devait la mettre a profit pour parfaire sa
personnalité ; pour devenir humble et contenir sa colere, et ne 'utiliser que
pour des objectifs purement idéalistes. Et c'est ainsi que : “Tu n'auras pas
de part” se transforma en "Hachem est ta part.

Lorsque nous lisons dans la Torah que : "19 vaw 93 o0 mimad mwm XD
HRIW? Oy 79N PN - (ibid. 18:1). Il n'est accordé aux Cohanim, descendants de
Lévi, a la tribu de Lévi en général ni part ni héritage comme au reste
d'Israél (ibid. 8:1), nous comprenons bien quil s'agit d'une réalisation de la
malédiction, mais la Torah ajoute cependant ces termes extrémement
importants : iNYm R ‘1 - Hachem est 'héritage de Lévi.

Or, il n'est pas dit cela a propos des autres tribus. Toutes les tribus
possédaient des terres, mais il n'est dit a propos d'aucune d'elles que
Hachem était leur héritage, a I'exception de Lévi. Lévi s'éleva au-dessus de
toutes les tribus et Hachem était son héritage. Quel lot de consolation ! Au
lieu d'une portion de terre, Hachem devint leur bien ! IIs sont devenus la
tribu la plus proche et la plus dévouée a I'égard de Hachem !

Une tribu de grands hommes

Désormais, la tribu de Lévi était composée des aristocrates du peuple
juif. Si vous passez en revue notre histoire, qui sont nos hommes les plus
remarquables ? La tribu de Lévi ! Et pas seulement en Egypte, lorsque la
critique de Yaakov Avinou était encore fraiche dans leurs esprits. Moché
Rabbénou était un Lévi par excellence ; Aharon Hacohen était un Lévi, pere
des Cohanim. Mais c'est valable également dans le désert. Lorsqu'ils
érigérent le veau d'or et que Moché Rabbénou dit : "98 19 - Celui qui est
pour Hachem, qu'il me suive,” 19 %32 93 PR 1WOR - toute la tribu de Lévi se

8 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



rangea du coté de Moché ! (Chemot 32:26). Pas un seul ne resta a la maison.
Lorsque les membres de la tribu de Lévi observerent ce qui se passait, ils
furent indignés. Ils se servirent de la colére et la transformerent en outil
pour servir Hachem.

Mais méme plus tard, apres leur arrivée sur la terre, lorsqu'ils
commencerent a travailler, victimes de la malédiction de la dispersion, ils
continuerent a acquérir de plus en plus de grandeur. Un tres grand nombre
de nos grands personnages ont été des Cohanim et des Léviim, comme le
prophete Chemouél, qui était Lévi ou Eli. Rabbi Elazar ben Azarya et
Chimon Hatsadik étaient membres de la tribu de Lévi. Et qui sauva le peuple
a I'époque ou ils vivaient sous la menace de mort a 'époque de 'Hanouca ?
Matitiyahou de la tribu de Lévi. Un grand nombre de Cohanim et de Léviim
parmi nos Sages et nos tsadikim occupaient des postes éminents !

Tout au long de l'histoire, les Léviim utiliserent leurs circonstances
afin de parfaire leurs personnalités. Ils acquirent toutes les diverses formes
de grandeur de caractere qui peuvent étre acquises dans les circonstances
pénibles de la malédiction de Yaakov Avinou. Ainsi, ils échangerent la
malédiction contre la bénédiction.

Une tribu différente
Je ne cherche aucunement a critiquer le fils de Yaakov, Chimon, qui
était certainement un homme parfait et sa tribu était vertueuse,
absolument, mais ses descendants n'écouterent pas aussi attentivement les
paroles du pere, et n'utiliserent pas leurs circonstances pour se changer.

La famille de Chimon ne profita pas autant des paroles prophétiques
de Yaacov comme Lévi. De ce fait, Chimon fut perdant : il n'obtint aucun
territoire ni aucune distinction. Ils demeurerent sans héritage et
n'obtinrent aucune grandeur particuliere.

Lorsque vous consultez la liste des Choftim (juges), chaque tribu en
possédait un a cette époque, a l'exception de Chimon. La tribu de Chimon
ne possédait aucun juge (voir Rachi, Souka 27b). On comptait des tsadikim
et des érudits en Torah dans leurs rangs, mais il est évident qu'au terme de
leur vie, a leur arrivée dans le Monde futur, ils regretterent de n'avoir pas
autant accompli que leurs freres, la tribu de Lévi.

Le travail de l'écoute
Avec le recul, nous remarquons que Yaakov Avinou bénit en réalité
Lévi. 2pya ophny - IIs seront dispersés et ne posséderont aucune terre
propre ? C'est le meilleur scénario possible pour eux, car ils I'ont transformé
en bénédiction !

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 9

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Telle est la grandeur d'une personne. C'est une lecon qui s'applique a
nous tous, pas moins qu'a Lévi et Chimon, car dans une tres large mesure,
la réussite de 'hnomme dépend de la maniéere dont il met a profit son séjour
sur terre et les occasions qui se présentent a lui ; la maniere dont il se sert
d'une malédiction apparente pour la transformer en bénédiction, en
perfection de sa personnalité. C'est la grande lecon de 1ynw, I'écoute, de
savoir mettre a profit vos occasions. C'est la lecon de transformation des
pierres en diamants, des malédictions en bénédictions.

Notre exil
Et cette occasion s'offre a nous chaque jour, a notre époque. En effet,
résider en galout, en exil, constitue une malédiction. Nous avons l'usage de
dire : 1¥IRN 1:"_75} 1RO 791 - nous avons été exilés de notre terre en raison
de nos fautes ;tout le récit de I'expulsion d'Erets Israél et la dispersion
parmi les nations est une malédiction.

C'est vrai, certes, mais ce n'est pas pour autant une simple déclaration.
Vous faites erreur si vous considérez que l'exil est uniquement une tragédie,
un échec de l'ensemble du plan de l'histoire ; que la vie vaut la peine
uniquement si l'on vit en Erets Israél, avec le roi David et le Beth Hamikdach.
Non, ce n'est pas une faille dans le plan. Vous vivez le projet ! Ou que vous
viviez en exil, c'est la que vous appartenez. Au lieu ol vous vous trouvez,
vous avez des occasions de devenir exceptionnel, en raison de I'exil !

Ainsi, méme si Hachem a maudit les époques - il était prévu dans la
Torah que le peuple d'Israél serait au niveau le plus bas lorsqu'ils seraient
dispersés en exil ; il y aura de nombreux revers a vivre dispersé parmi les
non-Juifs - nous devons prendre conscience qu'en raison de notre exil, nous
avons a notre portée des occasions inexistantes jusque-la. Et tout comme la
tribu de Lévi utilisa la prophétie de l'exil pour accéder a la grandeur, le
méme principe s'applique a nous.

Joe et Harry

Mais on peut rester un simple Joe ou Harry si on le désire. Un homme
peut vivre selon le plus bas niveau de son époque et devenir un moins que
rien. Mais s'il le désire, ce sera p1on? RN RN, il sera révélé
rétroactivement que c'était une grande époque. S'il choisit de mettre a
profit l'occasion qui lui est donnée, il peut se créer une remarquable
personnalité et devenir un oved Hachem. Au lieu d'étre un simple Harry, il
peut devenir un grand Harry !

Clest le sens de ce verset de Kohélet : R8P 9% - ne dis pas, agaymiii]
981D D210 P OIWRIT - que les temps passés valaient mieux que le présent, 73

10 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Sy NORW mnann K9 - car c'est manquer de sagesse de poser cette question.
En d'autres termes, tu n'as pas pris conseil aupres de ta sagesse lorsque tu
t'es exprimé de cette facon, car selon tes occasions présentes et selon ta
nature, tu peux devenir un grand homme. Tu peux agir présentement, dans
ton exil, de maniere inégalée jusque-la ; compte tenu de notre exil, nous
avons des occasions inexistantes jusque-la.

C'est ce que nous apprenons ici : il est possible de transformer une
malédiction prophétique, par vos propres efforts, en bénédiction. Non
seulement c'est possible, mais c'est ce qui est attendu de nous. Tout comme
Lévi s'est saisi de cette malédiction de : "Je te disperserai" et I'a utilisée pour
devenir remarquable, le méme principe est a I'ceuvre dans notre exil.

Troisieme partie : Nos bénédictions

Brooklyn et Cracovie

Je vais approfondir cette idée. Nous devons comprendre comment ce
principe s'applique a nous, comment nous, dans les circonstances ol nous
nous trouvons, avons l'occasion de transformer la malédiction de notre exil,
en bénédiction.

Selon nos circonstances et notre potentiel, nous avons besoin de 'exil
actuel. Ces occasions en exil n'ont jamais été a notre portée, ces
opportunités de devenir remarquables uniquement en raison de l'exil. Dans
cette période dexil, vous avez la possibilité détudier chaque jour et de
devenir un érudit en Torah. Il vous est possible d’aller chaque jour a la
synagogue le matin et d'étudier quelques lignes de Guémara, puis de
revenir a nouveau le soir pour étudier encore. Vous étudiez également
toute l'apres-midi du Chabbath et le dimanche, et vous pouvez devenir un
talmid ‘hakham. A Tépoque du Rama, c’était plus difficile, car tout le monde
savait tout ! Il était tres difficile de devenir éminent a I'époque du Rama.
Aujourd’hui, comparativement, c’est bien plus facile.

Il existe aujourd’hui tant d'occasions de vous forger une personnalité
qui sera admirée dans le Monde a venir pour toute éternité. Une femme au
foyer ou un homme simple, a la synagogue, peut devenir un grand homme
en étudiant le Messilat Yecharim ou bien le Chaaré Téchouva ou encore le
‘Hovot Halévavot dans sa langue maternelle. Cet homme n'est déja plus un
simple homme !

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 1

) P Torah_BOXnnm Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Le Kirouv est une occasion
Aujourd’hui, il est possible de devenir un enseignant influent, qui fait
revenir des Juifs a la Torah. Vous pouvez accomplir bien plus aujourd’hui,
car cest beaucoup plus facile ! A Iépoque du Rama, vous ne pouviez
acquérir la mitsva de rapprocher des Juifs de la Torah, car il n'y avait
personne a rapprocher. Tout le monde était religieux, méme les voleurs !

Tout le monde respectait 'ensemble des Mitsvot ! Aujourd’hui, il y a
partout des Juifs a faire revenir a la Torah.

Adopter un immeuble

Vous avez des occasions en or aujourdhui qui vous attendent, en
faisant revenir des Juifs a la pratique de la Torah, en les incitant a respecter
le Chabbath et a manger Cacher ! Vous pouvez aussi envoyer des enfants
étudier en yéchiva.

Nous trouvons ici de grands immeubles sur Ocean Parkway, remplis
de Juifs qui ne savent rien de leur héritage. Si, en raison de l'exil, tant de
Juifs se sont éloignés de la religion et se sont perdus, une occasion
particuliere s'offre a vous. Ce ne sont pas des apikorsim, mais des tinokot
chénichba, des Juifs qui n'ont aucune notion du judaisme.

Vous pouvez choisir un immeuble et en faire votre projet. Discutez
avec eux. Notez l'adresse des résidents juifs et envoyez-leur le magazine
Jewish Press. Pour ceux qui en savent tres peu, le Jewish Press est excellent.
On y trouve des publicités pour le salami Cacher, les hotels et restaurants
Cacher. IIs y découvrent un nouveau monde.

Bien entendu, apres avoir progressé, nous passons a Messilat
Yécharim, a des lectures plus élevées. Mais c'est un bon début.

Le désert américain
Vous avez a votre disposition aujourd’hui tant d'occasions inédites
jusque-la ! Cest un désert, tant de Juifs sont perdus. Je me souviens qu'en
Amérique, il y a de longues années, une jeune fille orthodoxe était une
exception. On comptait quelques garcons orthodoxes, mais extrémement
peu de jeunes filles religieuses.

C’est alors que la Rabbanite Vichna Kaplan entra en scéne. Elle n'était
pas la prophétesse Déborah. Elle n'était ni Sarah, Rivka, Ra’hel ou Léa. Mais
elle a mené une vie accomplie autant que possible.

Tout d’'abord, elle a eu quatorze enfants. C'est un gros travail, quatorze
enfants. Cest déja transformer cet exil en bénédiction. Elever des enfants
orthodoxes en Amérique ?! Toute mere qui ¢leve des enfants religieux, des

12 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



familles nombreuses, en Amérique, peut se considérer comme une femme
qui a tres bien réussi. Clest le cas aussi pour le pere, mais la mere encore
plus.

La révolution américaine

En outre, la Rabbanite Kaplan créa le mouvement du Beth Yaakov en
Amérique et éduqua des jeunes filles qui transformerent le visage de
I'Amérique. Toutes les jeunes filles orthodoxes étaient a l'origine ses éleves.
Dautres personnes commencerent a imiter son école. Elle inspira des
milliers de jeunes filles, a qui on enseigna a avoir des familles nombreuses,
a épouser des éleves de Yéchiva et a soutenir leur étude.

Ces jeunes filles, en conséquence de ses enseignements, initierent
une révolution en Amérique. Vous ne vous rendez pas compte de la
situation antérieure. Rav Aharon Kotler, que son mérite soit une
bénédiction, disait : “Sans la Rabbanite Kaplan, le systeme des kollelim
n'aurait pas pu tenir en Amérique” En effet, il faut des femmes prétes a
épouser des hommes au kollel.

Elle a le mérite immense de ces centaines et milliers de garcons et de
filles nés grace a son inspiration. Et tant de kollelim et de talmidé
‘hakhamim dans ce sillage ! Une seule personne ! Une femme, toute seule !

La bonne génération

Je me souviens, il y a trés longtemps, méme les épouses de rabbins ne
se couvraient pas la téte en Amérique. Or, elle a élevé une génération de
jeunes filles dans la tsniout. Toute une génération ! C'est le fruit de son
labeur !

Si elle avait vécu a une autre époque, elle naurait pas eu cette
occasion. Ils n'avaient pas besoin delle. A I'époque de Moché Rabbénou,
tout le peuple était au kollel. Tout le monde étudiait la Torah dans le désert,
c’était un grand kollel. Tout le monde avait des enfants. Mais a son époque,
elle accomplit sa destinée le plus parfaitement possible.

Des muscles juifs

Je vous mentionne un dernier exemple. Notre exil constitue également
une occasion de renforcer notre capacité a nous opposer a toutes les
influences non-juives. Vous savez que la capacité d'étre un guibor, un héros
dans le rejet des influences du monde extérieur, est une perfection de
caractere que vous emporterez avec vous dans le Monde a venir pour
toujours. Cela restera a votre crédit pour toute éternité.

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 13

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Mais cette mida s’atrophie si vous ne la mettez pas a profit, tout
comme un homme qui n'exécute aucun travail physique et dont les muscles
deviennent flasques au bout d’'un certain temps. Dans une certaine mesure,
pour quelqu’un qui vivait “dans les beaux jours d’autrefois”, ces muscles se
sont affaiblis. Apres tout, dans 'ancienne Europe, un mur était érigé autour
du ghetto, des gardes étaient postés a I'entrée, pour sassurer quaucun Juif
ne sortait et quaucun non-Juif n'y entrait. Les non-Juifs n'y entraient pas et
c’était un makom kadoch.

Les rues étaient empreintes de sainteté et l'influence des nations du
monde ne se faisait pas ressentir dans les rues du ghetto. Seule I'influence
du roua’h hatorah était présente. On ne voyait partout que des Juifs frum,
vétus comme des Juifs. Il était facile d'étre un Juif religieux et de résister
aux flatteries des non-Juifs, car il n'y avait pas d’autre maniere de faire. Mais
aujourd’hui, c’est différent. Dans notre exil, nous avons l'occasion de nous
opposer a la culture environnante. Aujourd’hui, vous pouvez devenir
remarquable uniquement a cause de cela.

Héros dAmérique du Sud

Un homme me raconta un jour que ses parents, des Juifs allemands
orthodoxes, avaient été contraints de quitter leur communauté et sétaient
exilés en Amérique du Sud. Pour eux, c’était une malédiction. Ils vivaient
parmi des Juifs non-religieux. Ils étaient la seule famille religieuse. Sa mere
était la seule a porter une perruque. Tout le monde se moquait d’'eux. IIs ne
pouvaient manger chez personne, car rien n'était Cacher.

Ils étaient entourés de personnes infideles, mais ses parents sont
restés fideles a la Torah contre vents et marées. Non seulement étaient-ils
orthodoxes, mais ils ont continué a suivre tous les minhaguim allemands.
Cette histoire est une source d’inspiration !

Ces individus ignorent combien ils sont exceptionnels. Ils ont écrit
une histoire de perfection en Amérique du sud. IIs étaient inconnus, mais
Hachem était au courant. On devrait écrire un livre a ce sujet. Dans le Ciel,
un livre a été écrit sur eux, absolument, car ils sont devenus remarquables
dans les circonstances les plus défavorables. Je dis “dans les circonstances”,
mais en réalité, c'était grace a ces circonstances. Ils ont transformé leur exil
en bénédiction. Ils sont devenus des personnalités de premier rang
uniquement en raison de cette “malédiction”

14 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Il suffit de dire non
C'est une occasion pour nous tous dans cet exil. Dire non a toute cette
saleté, conserver notre foyer en quarantaine, isolé des influences
extérieures. En conséquence, un foyer juif ne peut abriter de télévision. La
télévision et la sainteté d'un foyer juif sont contradictoires. Et méme si vous
tentez d'apaiser votre conscience par des explications et des excuses, vous
commettez une erreur fatale en mettant mal a profit la malédiction de l'exil.

Méme une radio. La radio est terrible de nos jours. Mais les gens se
sont endurcis et refusent découter. Un homme de ma connaissance
m'écouta. J'avais un jour mentionné ce sujet, il en parla a son épouse et ils
déciderent tous deux de s'en débarrasser. Ils ont réussi : ils se sont servis de
la malédiction de I'exil pour devenir remarquables. Ils ne le regretteront pas.

La grandeur du rire

Retenons tous cette legon : savoir dire non. Nous avons un grand
nombre d'occasions a notre portée en ce sens. Dans cet exil, vous pouvez
rire de la théorie de I'évolution. Le monde entier s'écrie : “L'évolution !” et
vous criez en retour : “Béréchit Bara Elokim, Au commencement, D.ieu créa
le ciel et la terre. A I'époque du Rama, c’était impossible. Aujourd’hui, vous
avez la possibilité de vous faconner une personnalité denvergure en vous
moquant de toutes les idées farfelues du monde non-juif.

Bien entendu, il est possible de passer son temps a se plaindre et a ne
rien faire. Dans ce cas, on reste un Juif simple. Un Juif simple est déja un
accomplissement, mais n'est rien comparé a ce quil aurait pu devenir en
exil, et c'est dommage. Vous avez manqué l'occasion de transformer une
malédiction en bénédiction.

Heureux en exil
Ceci nous ramene au principe de départ. La malédiction de l'exil est
certainement une malédiction, mais cest l'une des plus grandes
bénédictions, car dans cet exil, nous avons des occasions inédites jusque-
la. Mais il tient a notre libre arbitre de semparer d’'une malédiction, et grace
a nos propres efforts, de la transformer en bénédiction.

Le lieu et 'époque ol nous vivons ne sont pas le fruit du hasard. Nous
vivons en exil, car Hachem I'a voulu ainsi et notre role consiste a faire de
notre mieux ou que nous soyons. Hachem nous a placés dans ces
circonstances dans notre intérét. Ne soyons pas insatisfaits. Vous pouvez
atteindre la grandeur partout. Vous pouvez accomplir beaucoup en exil !
Vous pouvez accomplir grace a l'exil ! Ou que vous soyez, cest un lieu ou
vous pouvez transformer les malédictions en bénédictions.

Torat Avigdor : Paracha Vayéhi 15

*L - TO]‘ah _B OX - - Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



Passez un excellent Chabbath !

EN PRATIQUE

Transformer les malédictions en bénédictions

Lorsque Yaakov bénit ses fils, une bénédiction semblait étre
une malédiction. Cependant, la tribu de Lévi se transforma
en véritable bénédiction grace a leur étude assidue des
lecons de leurs ancétres et de leurs efforts pour saméliorer.
Vivre aujourd’hui en exil, entouré par l'immoralité et la
perversion, peut paraitre une malédiction. Paradoxalement,
ce sont précisément ces circonstances difficiles qui font de
notre génération une génération particulicrement bénie.
Cette semaine, bli néder, je passerai trente secondes chaque
jour a réfléchir aux occasions qu'offre la vie aujourd’hui et a
tirer parti au mieux de ces occasions pour la plus grande
bénédiction.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE ?

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Vayéhi

) i J TOTa]‘I—BOXan Retrouver le feuillet sur

it usTon duigiatme s e «s www.torah-box.com/ravmiller



