HASEVIVOT

SHVAT 5786 PARACHATH BO

CE MOIS-CI EST POUR VOUS LE COMMENCEMENT DES MOIS... PARLEZ A TOUTE LA
COMMUNAUTE D'ISRAEL EN CES TERMES : QUE CHACUN SE PROCURE UN AGNEAU...
ET VOUS LE TIENDREZ EN RESERVE JUSQU'AU QUATORZIEME JOUR DE CE MOIS,
ALORS TOUTE LA COMMUNAUTE D'ISRAEL L'IMMOLERA VERS LE SOIR (XII, 4).

L'INFLUENCE DE L'ENTOURAGE

Rachi dit : Et pourquoi leur atdl fait prendre  de miracles, de tant de manifestations de
I'agneau quatre jours avant de 1'égorger, ce
qu'il n'a pas ordonné pour Fessait des gé-
nérations a venir ?... Le moment est arrivé
d'accomplir le serment prononcé par D-ieu
a Avraham, de délivrer ses enfants. Or,
ils n'avaient aucun commandement a
accomplir pour mériter d'étre déli-
vrés... D-ieu leur a alors donné
deux commandements, le sang de Fes- |
sahetlesangdela circoncision.

Le Kiidrach ajoute : Lagneau, étant objet
d'adoration des Egyptiens idolatres,
devait étre abattu par les Hébreux afin de
réduire a néant la croyance en des dieux
occultes, étrangers, afin de démontrer leur impuis-
sance.

I ressort de ces commentaires que le
peuple d’Israél n'a pas mérité de sortir
d’Egypte, bien qu’il ait été témoin de tant

la Main de D-ieu. La foi en D-ieu des Hé-
breux n’était pas encore suffisamment
solide pour justifier la délivrance. Cela est
trés étonnant car la réaction des Egyp-
tiens devant de tels événements a été
bien différente. Les Egyptiens,
entétés et cruels, imbus de préjugés
occultes, ont tout de méme brisé
J/ leur orgueil, et ont déclaré : "Allez,
\\4// partez du milieu de mon peuple, et

vous et les enfants d'Israél ! Allez ador-
er I'Eternel comme vous l'avez dit ! Prenez
votre menu et votre gros bétail comme
vous l'avez dit, et partez". Il ne pouvaient
plus nier la conclusion qui s'imposait a
eux, faisant valoir la manifestation de la
Main divine. Les Egyptiens firent violence

au peuple, en se hatant | SUITE A LA PAGE 2
RINSI FIT LE RAV B |
[

On raconte au sujet de Rabbi Chlomo Heyman, Roch Yechiva a 'Torah vedaat'
aux USA qu'un certain jour, il y eut une tempéte particulierement forte. Le froid
était vif et la neige atteignait une hauteur de 80 cm. Le dortoir de la Yechiva
se trouvait dans un autre batiment et la quasi-totalité des éléves ne purent se
rendre au Beith Hamidrach qui se trouvait a une certaine distance de leur dor-
toir. Pourtant, trois éléves connaissaient la grandeur du don de soi du Roch
Yechiva et comprirent que, malgré la situation, il viendrait y donner son chiour.
Effectivement, la salle d'étude etait vide et, a I'heure du chiour, ils entendirent
arriver le Rav. Celui-ci leur adressa un sourire, prit place a c6té du Aron hako-
dech et il donna son cours comme d'habitude, d'une voix forte et puissante,
avec toute la vigueur du feu de la Torah. Aprés le cours, ses trois éléves lui
demandeérent pourquoi il avait donné son cours avec tellement de force, n'étant
que trois, méme s'il avait chuchoté, ils auraient entendu. Nous avons beau-
coup a apprendre de sa réponse, il leur dit alors : "Vous pensez que je ne
donne cours qu'a vous ?! Je vous transmets le flambeau de la Torah, a vous,
a vos enfants, a vos petits-enfants, a toute votre descendance, a vos éleves,
aux élevés de vos éléves !" Les années passerent, et voici qu'a New York un
enseignant connaissait une réussite exceptionnelle, tous voulaient eux-mémes
ou leurs enfants étudier avec lui car tous ceux qui étudiaient chez lui n'ou-
bliaient pas leur étude et restaient a jamais marqués et gardaient a vie I'amour
de la Torah. Lorsque I'on lui demanda d’ou venait ce don, il raconta cette his-
toire et rajouta qu'il était un de ces trois éléves et que depuis ce jour, il voyait
dans chaque éléve tout le potentiel qui pouvait y avoir.

T01

Feuillet pour la
diffussion du Moussar

(580) 394 1900 j1'22

C'EST SEULEMENT EN
SORTANT DE NOTRE
MONDE QUE L'ON PEUT
RECEVOIR LA TORAH

Il est ramené dans le Midrach :
"Pourquoi eut lieu la plaie de I'obs-
curité, parce qu'une partie de Am
Israél ne voulait pas sortir
d'Egypte. Pendant la plaie de
I'obscurité, alors que les Egyptiens
ne pouvaient voir, tous ces Juifs-
la moururent. Le Midrach com-
mente I'expression : "ils sortirent
armés" (‘Hamouchim) comme si-
gnifiant que 1/5 sortit d'Egypte et
selon un certain avis, seulement un
sur cing cents. Lorsque l'on y
réfléchit, cela est étonnant. Voici
que pourtant les enfants d'lsraél
crurent en Moché, lorsque celui-ci
leur annonga la délivrance pro-
chaine et qu'ils sortiraient d'Egypte
et qu'ils étaient appelés a recevoir
la Torah au Sinai. Voici qu'il est
écrit "et le peuple le crut" et de
plus, ils avaient vu tous les mi-
racles sur I'Egypte. S'il en est
ainsi, pourquoi juste avant la déli-
vrance firent-ils marche arriére et
ne  voulurent-ils plus  sortir
d'Egypte ?

L'homme est prét a changer, mais
toujours il préfére rentrer la nou-
veauté a l'intérieur du cadre
existant ; il n'est pas agréable a
I'nomme d'annuler complétement
toute son identité pour changer.
Mais la vérité n'est pas ainsi, le
vrai changement consiste a sortir
entierement du cadre dans le-
quel il vit et de rentrer dans un
nouveau cadre — réfléchissez a
cela!

Les enfants d'Israél voulaient
tous, au début, sortir d'Egypte et
devenir Son peuple et étre le
peuple élu en recevant la Torah.
Mais apres les frappes sur
I'Egypte, ils considérérent qu'au
contraire, il fallait amener la To-
rah en Egypte, et étre le peuple de
Hachem en terre d'Egypte afin que
tous voient la Main de Hachem, et
pour cette raison, ils ne voulaient
pas sortir.

Les enfants d'Israél ne comprirent
pas que la capacité a recevoir la
Torah dépendait justement du fait
qu'ils sortiraient de leur endroit
et seulement de par le fait qu'ils
partiraient en exil, seulement ainsi
ils pour-
SUITE A LA PAGE 2



(580) 394 190n [1'21
DEGUEL HAMOUSSAR -SUITE

HASEVIVOT - PARACHATH BO

PAGE 2

de les repousser du pays.

Par contre, les Hébreux semblent encore insensibles a 1'en-
seignement des événements extraordinaires qui se dérou-
lent devant leurs yeux. Ils ne méritent pas encore la dé-
livrance ! Il est nécessaire de leur recommander de prendre
certaines dispositions afin de les persuader de la vanité des
dieux égyptiens ! Il faut méme leur imposer d'exposer leur
vie a des dangers certains, comme le rapporte le Midrach :
A la demande faite par Maché d’abattre des agneaux, les
Hébreux répondirent : comment oserions-nous attacher des
agneaux, alors qu’ils représentent les divinités égypti-
ennes ? Mais nous risquons d'étre lapidés! La vie des Hé-
breux est réellement mise en danger ! Nous voudrions com-
prendre pourquoi ils ne méritent pas de sortir d'Egypte
sans auparavant abattre les agneaux, sans réduire a néant
les divinités égyptiennes. Qu'est-ce qui a rendu cette opé-
ration indispensable ?

La Thora veut nous enseigner 'importance primordiale de
I'influence exercée sur 1’étre humain par le milieu dans
lequel il évolue, par les étres qui

I'environnent. Chacun croit que sa conduite lui est dictée
par sa raison, par son intellect. Il prétend agir uniquement
comme sa conscience le lui dicte, en toute liberté. Il n'est
pas conscient a quel point son entourage lui dicte chacun de
ses gestes et chacune de ses décisions. Son comportement
est motivé par les valeurs que la société actuelle reconnait
comme telles. Les codes de conduite congues par son
voisinage dirigent sa pensée, influent sur son comporte-
ment, consciemment ou inconsciemment. Tout en s’y con-
formant, il se donne l'impression qu’il agit librement, sans
contrainte. En réalité, c’est une erreur.

Tant que les Hébreux n’avaient pas manifestement anéanti
ce qui constituait I'idéal égyptien, ils n'étaient pas en
mesure de saisir combien leur conception de la vie était
marquée par l'influence de la croyance égyptienne et leur
pensée était dirigée par les principes douteux de la civilisa-
tion de ce pays dont ils étaient les hotes. Afin de se débar-
rasser des marques de cette civilisation, de réveiller leur
conscience endormie, il a fallu lordre divin d'abattre les

raient devenir le peuple de Hachem et étre aptes a recevoir la
Torah, et qu'il était impossible a l'intérieur de I'endroit ou ils se
trouvaient de réaliser le changement nécessaire. L'homme doit
comprendre qu'il est obligé d'abandonner ses repéres précé-
dents et qu'il doit arriver a un nouvel endroit pour pouvoir rece-
voir la Torah. Que I'homme ne pense pas que c'est I'a Torah
qui vient vers nous — catégoriquement non ! C'est 'homme lui-
méme qui doit sortir, et précisément vers le désert, la ou il n'y
aura aucun dérangement et ainsi il pourra recevoir en lui la
Torah. Lorsque manque cette compréhension, il n'est pas pos-
sible de devenir le peuple de Hachem et donc ils moururent en

Egypte.

Fouillons en nous-mémes que ce n'est pas la bonne voie de
faire pencher la Torah et le service de Hachem selon I'endroit ou
nous nous trouvons. Au contraire, nous devons sortir vers la
Torah et I'accomplissement des Mitsvot — ainsi on recoit la To-
rah.

HASEVIVOT

-"Un roi qui sait que, par sa parole,
des pays s'effondrent, celui-la n'a
pas besoin d'étudier du Moussar sur
le fait de veiller a ses paroles"

(Rabbi Israél Salanter)

divinités égyptiennes. Seul cet acte extréme et spectacu-
laire était apte a les tirer de leur inconscience, a leur incul-
quer un principe nouveau, a savoir que la croyance en D-ieu
et la civilisation égyptienne sont deux choses contradic-
toires. Tant qu’ils n’avaient pas accompli cet acte, ils
étaient semblables aux Egyptiens, ils ne méritaient pas la
délivrance. Méme les miracles dont ils avaient été témoins,
ne pouvalent pas opérer cette métamorphose nécessaire
pour qu'ils méritent le titre de peuple élu. Ils avaient as-
sisté aux miracles passivement, mais ils devaient s'initier a
la nouvelle foi du peuple juif de facon active.

Nous-mémes, nous avons tendance a croire, par exemple,
que la réussite dans les affaires commerciales est le fruit de
démarches actives et intelligentes aupres de I'un et de l'au-
tre, que celui qui ne se livre pas a ces démarches risque
féchec, que celui qui se consacre a lI'étude de la Thora au
Beth Hamidrach ne peut pas assurer les moyens de sa sub-
sistance. Nous sommes convaincus que notre succes dépend
de la participation de nos voisins a nos efforts, de la réac-
tion positive qu’ils réservent a nos sollicitations. Tout cela
n'est qu’erreur.

La Thora nous engage a accomplir des gestes hardis et
courageux pour affaiblir notre foi en 1'homme, et ainsi, a
renforcer notre confiance en D-ieu. Tout provient de D-ieu,
et de Lui uniquement. Afin d’en étre persuadés, il nous faut
nous débarrasser de l'influence de notre entourage, des
principes qui régissent la société dans laquelle nous évolu-
ons, lorsque ces principes sont le fruit de la pensée humaine
et ne sont pas conformes a l'esprit de la Thora, a la Volonté
de D-ieu.

SOUTENIR LA TORAH

Nous lancons un appel a toutes les personnes
bienveillantes, généreuses,
et dont l'esprit leur fait aspirer a porter 1'Arche de
Hachem,
afin qu'ils soutiennent par leurs dons le
Beith Hamidrach pour I'étude de la Torah
"KIBOUTZ AVREKHIM - OHEL YOSSEF"

Dont les Avrekhim sont plongés dans 1'étude de la
Torah en profondeur, et ce avec assiduité, tout en
s'investissant dans 1'étude du Moussar,
selon la voie tracée par les Grands de ce monde
et a leur téte le Saba de Novardok zatsal,
et son fidéle disciple Rabbénou Guershon

Liebman zatsal

Il est possible de mériter de soutenir

le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une journée : 100
Chekels
le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500
Chekelsle mérite de 1'étude d'un Avrekh pour un mois :
2.000 Chekels
I1 est possible de transmettre les dons a l'adresse
mentionnée ci-dessous :
Pour un don sécurisé : cliquez ici
Avec la bénédiction de la Torah

(Anonyme)

-"Cela vaut la peine de gaspiller
toute sa vie pour sauver, ne serait
-ce qu'une ame d'Israél"

-"La finalité de la sagesse, la
tranquillité et le calme. La fina-
lité de l'argent, la douleur et la

fatigue"

(Rabbi Israél Salanter)



https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158

PAGE 3

HASEVIVOT - PARACHATH BO

Se conjuguer a tous les temps | L:iras

Bo

Le prix du temps

« ET VOICI LA FAGON DONT VOUS LE
MANGEREZ : LA CEINTURE AUX REINS,
LES CHAUSSURES AUX PIEDS, LE BATON
A LA MAIN ; ET VOUS LE CONSOMME-
REZ A LA HATE, C'EST LE KORBAN PES-
SA’H EN L'HONNEUR DE L'ETERNEL.. »
CHEmMOT (12; 11)

Chaque année dans la Hagada,
nous évoquons le Korban Pessa’h.
Dans la Paracha de cette semaine,
qui relate la sortie d'Egypte, nous
apprenons comment la Torah nous
ordonne de le consommer.

Le peuple était libre a cet instant,
pourquoi fallait-il s'empresser, « et
vous le consommerez a la hate »,
se tenir comme sur le départ
« baton a la main » en le man-
geant ?

N’était-ce pas au contraire le mo-
ment de savourer tranquillement le
temps de la liberté ?

Ce verset nous enseigne que
'homme ne doit jamais se
complissement des Mitsvot. Il doit
toujours les réaliser avec zele et
enthousiasme avant que le mauvais
penchant- Yetser Hara' ne vienne le
décourager.

Le peuple d'lIsraél devait montrer
qu'il voulait sortir d'Egypte, et pour
cela, il fallait étre empressé. Ceux
qui n'ont pas suivi les consignes et
qui ont pris leur temps, sont mal-
heureusement restés sur place.
Chaque année (et ce jusqu’a la Fin
des Temps), nous revivons ce mo-
ment de précipitation au cours de
la fabrication de la matsa : elle doit
étre préparée en 18 minutes et pas
une seconde de plus.

Le Rav Chalom Messas Zatsal nous
explique que « la matsa et le
"hamets se fabriquent de la méme
maniére, et la seule chose qui les

différencie est le TEMPS.

Dans un cas, nous laissons la pate
reposer, elle gonfle et s’appelle
‘hamets, dans "autre, nous fabri-
quons la pate et I’'enfournons im-
médiatement, sans qu’elle n’ait
eu le temps de gonfler et c’est de
la matsa. La matsa symbolise
donc une action humaine déper-
sonnalisée. La rapidité de sa con-
fection empéche toute touche
personnelle.»

La Guémara nous apprend
“Ouchmartem ét hamatsot, ouch-
martem ét hamitsvot.”

De la méme facon qu'on ne laisse
pas a la Matsa le temps de fer-
menter, on ne tarde pas a accom-
plir une mitsva, sans quoi elle est
perdue a jamais : Si je n’ai pas
accompli une certaine mitsva qui
s’est présentée a moi, je ne pour-
rai plus jamais I'accomplir, celle-
la précisément !

A l'aube de la liberté, Hachem
veut enseigner le zéle a Ses en-
fants et nous mettre en garde
contre la paresse, qui est et sera
souvent, la principale cause de
nombreuses fautes.

Qui ne connait pas le proverbe :
“L'avenir appartient a ceux qui se
levent tot”?...

Le Ram'hal, dans son oeuvre
Méssilat Yécharim, consacre tout
un chapitre sur le theme du zéle,
ou il nous enseigne : “ Le malheur
du paresseux ne se déclare pas
tout de suite, mais plutét gra-
duellement, sans qu’il ne s'en
rende compte. Il est entrainé de
catastrophe en catastrophe, jus-
gu'au moment ou il se trouve
complétement noyé dans le mal.
Au début, ce n'est que l'effort
initial qu'il aurait di fournir qui
lui fait défaut, ensuite c'est le
manque de motivation dans
I'étude de la Torah qui engendre
I'incompréhension. »

(580) 394 190n [1'22

La conséquence de cette paresse
est le mauvais résultat de l'ac-
tion, méme si elle a été accom-
plie.

Prenons comme image l'agricul-

ture : pour cultiver une terre et
voir apparaitre de beaux fruits,
nous devons semer, labourer,
récolter... mais si nous ne faisons
rien, seules des mauvaises
herbes y pousseront : c'est la
seule chose qui pousse toute
seule.

Il en est de méme dans tous les
domaines de la vie, Hachem nous
a d’ailleurs délivré le message
suivant : nous sommes nés pour
le 'Amal - I'effort, ainsi nous de-
vons nous efforcer pour cons-
truire notre couple, éduquer nos
enfants, gagner notre subsis-
tance, conserver notre Judaisme,
etc, afin que lorsque nous arrive-
rons a 120 ans dans le Monde
Futur, nous ne mangions pas « le
pain de la honte » : nous aurons
travaillé dur pour chaque bienfait
gue nous mériterons la-Haut.
N’attendons pas que les mau-
vaises herbes envahissent nos
terrains, au risque que la terre ne
soit plus cultivable.

Nous souhaitons tous devenir
meilleurs, mais la paresse nous
tire en arriére. Il nous faut donc
constamment nous surpasser en
nous efforcant.

Que Hachem nous donne la force
de nous investir toujours plus et
toujours mieux dans I"application
des Mitsvot pour ne pas laisser le
temps jouer contre nous.

Aller de l'avant nous sortira
de notre galout et nous me-
nera a la Guéoula avec l'arri-
vée du Machia’h. AMEN




(580) 394 190n [1'72

HASEVIVOT - PARACHATH BO

PAGE 4

UNE GOUTTE DE LUMIERE POUR ILLUMINER LA JOURNE

EXTIRPER LE PHARAON QUI EST EN NOUS POUR AC-
CUEILLIR LE MACHIA'H Nous nous trouvons a présent
dans la période des Chovavim qui s'étend de la Paracha de
Chémot a la Paracha de Michpatim. D'aprés le saint Zohar,
cette période est propice a la réparation des fautes qui ont
porté atteinte a la pureté du peuple d'Israél (liens et contacts
interdits, relations interdites et ses dérivés, pureté des
yeux...).

LA PERIODE DES CHOVAVIM Etant donné que celui qui
désire se purifier pendant cette période bénéficie d'une aide
providentielle exceptionnelle, de nombreux Tsadikim ont
l'habitude de multiplier les jetnes, les Téfilote, ainsi que
toutes sortes de réparations. Cependant, afin de ne pas per-
dre de vue l'essentiel qui est de faire Techouva, il est plutét
conseillé de multiplier les sessions d'études, de réflexions et
de méditations sur notre Tora de Lumiére qui nous
rameénera au chemin de la vertu car, comme Mon Maitre
Rabbi Makhlouf F'hima me disait au nom du Arizall50, la
meilleure réparation de nos fautes, dans ce monde-ci et dans
l'autre, est 1'étude de la Tora avec cceur, engouement et ef-
forts, qui purifie en profondeur. Le concept de Chovavim a
cependant tres peu été développé en dehors du monde de la
Kabbala.

PHARAON L'IMAGE DU "VOYOU" Rav Moshé Kaplan nous
a une fois rapporté un commentaire du Rav Yéheskel Lévin-
stein, un des plus grands dirigeants spirituels de la Yeshiva
de Poniowitz a Bné Brak, qui disait que le mot chovav, que
l'on peut traduire par bandit ou voyou, ressemble a « Chav
vé Chav » qui signifie « va et vient ». Ce terme est illustré
par Pharaon qui était l'un des plus grands CHOVAYV de tous
les temps. Nous voyons en effet dans nos Parachiot qu'il a
maintes fois promis au cours des dix plaies de faire Techouva
devant Moché et Aharon, afin qu'ils prient pour lui et qu'ils
demandent a Hachem de faire cesser les épreuves, et qu'il
s'est ensuite a chaque fois rendurci, oubliant qu'il avait pré-
cédemment décider de libérer le peuple d'Israél. Dans quel-
ques gouttes de lumiére pour 1'éternité151, nous avions ex-
pliqué que Pharaon tremblait et se répandait en supplication
lorsqu'il recevait concrétement les coups mais qu'il restait
insensible et renforcait son coeur lorsque, dans une période
de répit, Moché l'avertissait qu'Hachem allait le punir. Il
restait alors imperméable face a cette peur abstraite et fai-
sait preuve d'une grande cruauté. 150 Un des plus grands
kabbalistes de tous les temps 151 Cf : Parachat Vaéra, La clé
du service divin: passer de l'intellect au coeur 97 221 Dans
ces Parachiot, Pharaon est donc présenté comme l'archétype
du voyou, de I'hnomme instable et pas fiable, or étant donné
que la Tora n'est ni un conte de fées ni un livre d'histoires
dénué d'enseignements, chacun est appelé a se demander s'il
ne possede pas un peu de Pharaon en lui. A son image, il
peut effectivement nous arriver de nous emplir de crainte du
Ciel et d'implorer Hachem lorsque nous avons besoin de Son
aide, et de redescendre, aussitot apres, comme si de rien
n'était. Nous devons donc lutter pour extirper ce "pharaon"
qui est en nous, en s'efforcant de stabiliser notre degré de
crainte du Ciel et d'accomplissement de la Volonté du Cré-
ateur.

MOCHE UN MODELE DE STABILITE C'est la raison pour
laquelle la Tora place, face a Pharaon, Moché Rabénou qui
est l'antithese du Chovav, un homme constant et égal a lui-
méme, toujours en progression dans sa crainte du Ciel, son
amour d'Hachem et dans l'accomplissement de sa mission.
Quelques soient les épreuves par lesquelles il est passé, Mo-
ché Rabénou ne s'est effectivement jamais enorgueilli ou
découragé, car il savait pertinemment qu'il ne pouvait rien
faire sans l'aide d'Hachem Qui nous donne les forces d'agir.
Nous sommes sans Lui totalement impuissants et pouvons
au contraire tout surmonter si le Tout Puissant nous le per-
met.

VIVRE SELON LA VOLONTE DIVINE Pour mériter nous
aussi de voir le Libérateur, il faut chasser l'instabilité de notre
propre intérieur et installer en nous une volonté ferme et du-
rable de toujours vivre avec Hachem. Une des six questions a
laquelle nous devrons répondre au moment du Machiah' est «
Tsipita lichoua » - « As-tu attendu la Délivrance? »152 qui cor-
respond a vivre constamment en attendant Hachem, avec
amour et ferveur, en Lui montrant que nous désirons instam-
ment Son Dévoilement et Son régne. La seule fagon de lui
prouver notre amour est de vivre selon Sa volonté, témoignant
ainsi que nous sommes préts, comme Moshé Rabénou, a vivre
pour toujours pour la Gloire de Son Nom. Que nous ayons le
grand mérite d'hater la Délivrance et d'accueillir le Machiah'
trés prochainement. Amen ! 152 Shabbat

HACHEM PRESERVE L'HONNEUR DE SON PEUPLE Nous
assistons dans notre Paracha a la plaie de 1'obscurité au cours
de laquelle Hachem fit disparaitre les 4/5éme du peuple qui
devaient mourir. Il est cependant étonnant de voir qu'Hachem
ne les fit pas mourir au vu et au su de tous, alors qu'ils méri-
taient sans aucun doute d'étre punis pour avoir manqué de foi
envers 1'Eternel, Qui leur avait promis de les délivrer par l'in-
termédiaire de Moché.

LES TENEBRES BROUILLENT LES PISTES « Moché diri-
gea sa main vers le ciel, et d'épaisses ténébres couvrirent le
pays d'Egypte, durant trois jours. On ne se voyait pas l'un
l'autre et nul ne se leva de sa place, durant trois jours; mais
tous les enfants d'Israél jouissaient de la lumiere dans leur
demeure ». 153 Rachi explique qu'il faisait tellement obscur
pendant les trois premiers jours qu'il était impossible de voir
son prochain, puis que les ténébres redoublerent tellement
qu'elles empéchaient d'effectuer tout mouvement pendant les
trois jours suivants. Par le biais des ténéebres, Hachem désirait
tuer les impies des Bné Israél qui ne voulaient pas sortir
d'Egypte sans que les Egyptiens ne s'en rendent compte et
puissent penser qu'Hachem s'en prenait aussi a Ses enfants.
DE I’AMOUR DANS LA COLERE Tel un pére qui tente par
tous les moyens de dissimuler les défauts de ses enfants qu'il
aime tant, Hachem se soucie de préserver 1'honneur de Ses
enfants méme quand ces derniers ne sont pas toujours méri-
tants. Ceci doit nous amener a nous emplir de miséricorde
envers nos freres éloignés qui peuvent se tromper, et a appli-
quer I'importante mitsva de « Bétsédek tichpot 'amitékha » qui
consiste a juger favorablement notre prochain. Une telle atti-
tude réjouit effectivement tout particulierement Hachem Qui
est tres heureux et fier de voir un de Ses fils prendre la dé-
fense de son frére. Elle éveille la Miséricorde céleste sur la
personne qui juge favorablement son prochain et lui permet de
se rapprocher encore plus facilement de son Créateur. Si nous
nous efforcons tous de ne pas faire de médisance sur le peuple,
un torrent de miséricorde se déversera donc sur nous et dé-
clenchera B'H la Géoula. Que nous ayons le mérite de juger
notre prochain avec miséricorde et amour, afin qu'Hachem
nous juge de méme en retour. Shabbat Shalom 153 Chémot
10, 22-23 98 223 BO RACONTE A TES ENFANTS POUR NE
PAS RESSEMBLER A PHARAON Analysons le comporte-
ment de Pharaon, afin de s'éloigner de l'attitude de ce mécré-
ant. Citons les premiers versets de la Parachal54 : « Rends-toi
chez Pharaon; car Moi-méme J'ai appesanti son cceur... a des-
sein d'opérer tous ces prodiges autour de lui, et afin que tu
racontes, a ton petit-fils, ce que J'ai fait aux égyptiens et les
merveilles que J'ai opérées contre eux, vous reconnaitrez ainsi
que Je suis I'Eternel». Le Ramban et les commentateurs nous
apprennent qu’en plus de la mitsva de Véigadta lébinkha de la
Hagada qui consiste a raconter a nos enfants le récit de la sor-
tie d’Egypte les soirs du Seder, la Torah nous enjoint égale-
ment de raconter a nos enfants comment Hachem s’est joué de
Pharaon

I
. 717NN - “qoi' 7nIN” — nnNaN vy *“y 1IN xxr :
I

n"™7vun' 117 o1 nin “7012 p'an NA” waTnn N
Ohelyosefl@gmail.com :7“N1T 0533199720 :70




