
 

 

 DEGUEL  HAMOUSSAR  DU RAV GUERCHON LIBMANN ZATSA"L  

 AINSI FIT LE RAV 
 

 ד“בס

 

On raconte au sujet de Rabbi Chlomo Heyman, Roch Yechiva à 'Torah vedaat' 
aux USA qu'un certain jour, il y eut une tempête particulièrement forte.  Le froid 
était vif et la neige atteignait une hauteur de 80 cm.  Le dortoir de la Yechiva 
se trouvait dans un autre bâtiment et la quasi-totalité des élèves ne purent se 
rendre au Beith Hamidrach qui se trouvait à une certaine distance de leur dor-
toir.  Pourtant, trois élèves connaissaient la grandeur du don de soi du Roch 
Yechiva et comprirent que, malgré la situation, il viendrait y donner son chiour.  
Effectivement, la salle d'étude etait vide et, à l'heure du chiour, ils entendirent 
arriver le Rav.  Celui-ci leur adressa un sourire, prit place à côté du Aron hako-
dech et il donna son cours comme d'habitude, d'une voix forte et puissante, 
avec toute la vigueur du feu de la Torah.  Après le cours, ses trois élèves lui 
demandèrent pourquoi il avait donné son cours avec tellement de force, n'étant 
que trois, même s'il avait chuchoté, ils auraient entendu.  Nous avons beau-
coup à apprendre de sa réponse, il leur dit alors : "Vous pensez que je ne 
donne cours qu'à vous ?!  Je vous transmets le flambeau de la Torah, à vous, 
à vos enfants, à vos petits-enfants, à toute votre descendance, à vos élèves, 
aux élevés de vos élèves !"  Les années passèrent, et voici qu'a New York un 
enseignant connaissait une réussite exceptionnelle, tous voulaient eux-mêmes 
ou leurs enfants étudier avec lui car tous ceux qui étudiaient chez lui n'ou-
bliaient pas leur étude et restaient à jamais marqués et gardaient à vie l'amour 
de la Torah.  Lorsque l'on lui demanda d’où venait ce don, il raconta cette his-
toire et rajouta qu'il était un de ces trois élèves et que depuis ce jour, il voyait 
dans chaque élève tout le potentiel qui pouvait y avoir. 

HASEVIVOT        
"Ohel Yosef" Novardok Jérusalem 

au nom de la premiere Yechiva de Rabeinou Guerchon Zatsa"l  

Feuillet pour la 
 diffussion du Moussar  

Rachi dit : Et pourquoi leur a-t-il fait prendre 

l'agneau quatre jours avant de l'égorger, ce 

qu'il n'a pas ordonné pour Fessait des gé-

nérations à venir ?... Le moment est arrivé 

d'accomplir le serment prononcé par D-ieu 

à Avraham, de délivrer ses enfants. Or, 

ils n'avaient aucun commandement à 

accomplir pour mériter d'être déli-

vrés... D-ieu leur a alors donné 

deux commandements, le sang de Fes-

sa'h et le sang de la circoncision. 

Le Kiidrach ajoute : L'agneau, étant objet 

d'adoration des Egyptiens idolâtres, 

devait être abattu par les Hébreux afin de 

réduire à néant la croyance en des dieux 

occultes, étrangers, afin de démontrer leur impuis-

sance. 

Il ressort de ces commentaires que le 

peuple d’Israël n'a pas mérité de sortir 

d’Egypte, bien qu’il ait été témoin de tant 

de miracles, de tant de manifestations de 

la Main de D-ieu. La foi en D-ieu des Hé-

breux n’était pas encore suffisamment 

solide pour justifier la délivrance. Cela est 

très étonnant car la réaction des Egyp-

tiens devant de tels événements a été 

bien différente. Les Egyptiens, 

entêtés et cruels, imbus de préjugés 

occultes, ont tout de même brisé 

leur orgueil, et ont déclaré : "Allez, 

partez du milieu de mon peuple, et 

vous et les enfants d'Israël ! Allez ador-

er l'Eternel comme vous l'avez dit ! Prenez 

votre menu et votre gros bétail comme 

vous l'avez dit, et partez". Il ne pouvaient 

plus nier la conclusion qui s'imposait à 

eux, faisant valoir la manifestation de la 

Main divine. Les Egyptiens firent violence 

au peuple, en se hâtant 

Ce mois-ci est pour vous le commencement des mois... Parlez à toute la 

communauté d'Israël en ces termes : que chacun se procure un agneau... 

et vous le tiendrez en réserve jusqu'au quatorzième jour de ce mois, 

alors toute la communauté d'Israël l'immolera vers le soir (XII, 4). 

 
L'INFLUENCE DE L'ENTOURAGE 

SUITE A LA PAGE 2   

 (085) 493גליון מספר 

C'EST SEULEMENT EN 
SORTANT DE NOTRE 

MONDE QUE L'ON PEUT 
RECEVOIR LA TORAH 

Il est ramené dans le Midrach : 
"Pourquoi eut lieu la plaie de l'obs-
curité, parce qu'une partie de Am 
Israël ne voulait pas sortir 
d'Egypte. Pendant la plaie de 
l'obscurité, alors que les Egyptiens 
ne pouvaient voir, tous ces Juifs-
là moururent. Le Midrach com-
mente l'expression : "ils sortirent 
armés" ('Hamouchim) comme si-
gnifiant que 1/5 sortit d'Egypte et 
selon un certain avis, seulement un 
sur cinq cents.  Lorsque l'on y 
réfléchit, cela est étonnant.  Voici 
que pourtant les enfants d'Israël 
crurent en Moché, lorsque celui-ci 
leur annonça la délivrance pro-
chaine et qu'ils sortiraient d'Egypte 
et qu'ils étaient appelés à recevoir 
la Torah au Sinaï.  Voici qu'il est 
écrit "et le peuple le crut" et de 
plus, ils avaient vu tous les mi-
racles sur l'Egypte.  S'il en est 
ainsi, pourquoi juste avant la déli-
vrance firent-ils marche arrière et 
ne voulurent-ils plus sortir 
d'Egypte ? 

L'homme est prêt à changer, mais 
toujours il préfère rentrer la nou-
veauté à l'intérieur du cadre 
existant ; il n'est pas agréable à 
l'homme d'annuler complètement 
toute son identité pour changer.  
Mais la vérité n'est pas ainsi, le 
vrai changement consiste à sortir 
entièrement du cadre dans le-
quel il vit et de rentrer dans un 
nouveau cadre – réfléchissez à 
cela ! 

Les enfants d'Israël voulaient 
tous, au début, sortir d'Egypte et 
devenir Son peuple et être le 
peuple élu en recevant la Torah.  
Mais après les frappes sur 
l'Egypte, ils considérèrent qu'au 
contraire, il fallait amener la To-
rah en Egypte, et être le peuple de 
Hachem en terre d'Egypte afin que 
tous voient la Main de Hachem, et 
pour cette raison, ils ne voulaient 
pas sortir. 

Les enfants d'Israël ne comprirent 
pas que la capacité à recevoir la 
Torah dépendait justement du fait 
qu'ils sortiraient de leur endroit 
et seulement de par le fait qu'ils 
partiraient en exil, seulement ainsi 
ils pour-

SHVAT 5786 

SUITE A LA PAGE 2   



 

 

 
 (085) 493גליון מספר  

DEGUEL HAMOUSSAR - SUITE  

de les repousser du pays. 

Par contre, les Hébreux semblent encore insensibles à l'en-

seignement des événements extraordinaires qui se dérou-

lent devant leurs yeux. Ils ne méritent pas encore la dé-

livrance ! Il est nécessaire de leur recommander de prendre 

certaines dispositions afin de les persuader de la vanité des 

dieux égyptiens ! Il faut même leur imposer d'exposer leur 

vie à des dangers certains, comme le rapporte le Midrach : 

A la demande faite par Mâché d’abattre des agneaux, les 

Hébreux répondirent : comment oserions-nous attacher des 

agneaux, alors qu’ils représentent les divinités égypti-

ennes ? Mais nous risquons d'être lapidés! La vie des Hé-

breux est réellement mise en danger ! Nous voudrions com-

prendre pourquoi ils ne méritent pas de sortir d'Egypte 

sans auparavant abattre les agneaux, sans réduire à néant 

les divinités égyptiennes. Qu'est-ce qui a rendu cette opé-

ration indispensable ? 

La Thora veut nous enseigner l’importance primordiale de 

l’influence exercée sur l’être humain par le milieu dans 

lequel il évolue, par les êtres qui 

l'environnent. Chacun croit que sa conduite lui est dictée 

par sa raison, par son intellect. Il prétend agir uniquement 

comme sa conscience le lui dicte, en toute liberté. Il n'est 

pas conscient à quel point son entourage lui dicte chacun de 

ses gestes et chacune de ses décisions. Son comportement 

est motivé par les valeurs que la société actuelle reconnaît 

comme telles. Les codes de conduite conçues par son 

voisinage dirigent sa pensée, influent sur son comporte-

ment, consciemment ou inconsciemment. Tout en s’y con-

formant, il se donne l'impression qu’il agit librement, sans 

contrainte. En réalité, c’est une erreur. 

Tant que les Hébreux n’avaient pas manifestement anéanti 

ce qui constituait l’idéal égyptien, ils n'étaient pas en 

mesure de saisir combien leur conception de la vie était 

marquée par l'influence de la croyance égyptienne et leur 

pensée était dirigée par les principes douteux de la civilisa-

tion de ce pays dont ils étaient les hôtes. Afin de se débar-

rasser des marques de cette civilisation, de réveiller leur 

conscience endormie, il a fallu l’ordre divin d'abattre les 

divinités égyptiennes. Seul cet acte extrême et spectacu-

laire était apte à les tirer de leur inconscience, à leur incul-

quer un principe nouveau, à savoir que la croyance en D-ieu 

et la civilisation égyptienne sont deux choses contradic-

toires. Tant qu’ils n’avaient pas accompli cet acte, ils 

étaient semblables aux Egyptiens, ils ne méritaient pas la 

délivrance. Même les miracles dont ils avaient été témoins, 

ne pouvaient pas opérer cette métamorphose nécessaire 

pour qu'ils méritent le titre de peuple élu. Ils avaient as-

sisté aux miracles passivement, mais ils devaient s'initier à 

la nouvelle foi du peuple juif de façon active. 

Nous-mêmes, nous avons tendance à croire, par exemple, 

que la réussite dans les affaires commerciales est le fruit de 

démarches actives et intelligentes auprès de l’un et de l'au-

tre, que celui qui ne se livre pas à ces démarches risque 

féchec, que celui qui se consacre à l'étude de la Thora au 

Beth Hamidrach ne peut pas assurer les moyens de sa sub-

sistance. Nous sommes convaincus que notre succès dépend 

de la participation de nos voisins à nos efforts, de la réac-

tion positive qu’ils réservent à nos sollicitations. Tout cela 

n'est qu’erreur. 

La Thora nous engage à accomplir des gestes hardis et 

courageux pour affaiblir notre foi en l'homme, et ainsi, à 

renforcer notre confiance en D-ieu. Tout provient de D-ieu, 

et de Lui uniquement. Afin d’en être persuadés, il nous faut 

nous débarrasser de l'influence de notre entourage, des 

principes qui régissent la société dans laquelle nous évolu-

ons, lorsque ces principes sont le fruit de la pensée humaine 

et ne sont pas conformes à l’esprit de la Thora, à la Volonté 

de D-ieu. 
 

 

  pensees de moussar 

-"Un roi qui sait que, par sa parole, 

des pays s'effondrent, celui-là n'a 

pas besoin d'étudier du Moussar sur 

le fait de veiller à ses paroles"  

(Rabbi Israël Salanter) 

-"La finalité de la sagesse, la 

tranquillité et le calme. La fina-

lité de l'argent, la douleur et la 

fatigue"  

(Anonyme)  

PAGE  2 

-"Cela vaut la peine de gaspiller 

toute sa vie pour sauver, ne serait

-ce qu'une âme d'Israël"  

(Rabbi Israël Salanter) 

raient devenir le peuple de Hachem et être aptes à recevoir la 
Torah, et qu'il était impossible à l'intérieur de l'endroit où ils se 
trouvaient de réaliser le changement nécessaire.  L'homme doit 
comprendre qu'il est obligé d'abandonner ses repères précé-
dents et qu'il doit arriver à un nouvel endroit pour pouvoir rece-
voir la Torah.  Que l'homme ne pense pas que c'est l'a Torah 
qui vient vers nous – catégoriquement non !  C'est l'homme lui-
même qui doit sortir, et précisément vers le désert, là où il n'y 
aura aucun dérangement et ainsi il pourra recevoir en lui la 
Torah.  Lorsque manque cette compréhension, il n'est pas pos-
sible de devenir le peuple de Hachem et donc ils moururent en 
Egypte. 

Fouillons en nous-mêmes que ce n'est pas la bonne voie de 

faire pencher la Torah et le service de Hachem selon l'endroit où 

nous nous trouvons.  Au contraire, nous devons sortir vers la 

Torah et l'accomplissement des Mitsvot – ainsi on reçoit la To-

rah. 

 

SOUTENIR LA TORAH 
Nous lançons un appel à toutes les personnes   

  bienveillantes, généreuses, 

et dont l'esprit leur fait aspirer à porter l'Arche de 

Hachem,  

afin qu'ils soutiennent par leurs dons le 

Beith Hamidrach pour l'étude de la Torah 

"KIBOUTZ AVREKHIM – OHEL YOSSEF" 
Dont les Avrekhim sont plongés dans l'étude de la 

 Torah en profondeur, et ce avec assiduité,  tout en 

s'investissant dans l'étude du Moussar, 

selon la voie tracée par les Grands de ce monde 

et à leur tête le Saba de Novardok zatsal, 

et son fidèle disciple Rabbénou Guershon   

   Liebman zatsal 
Il est possible de mériter de soutenir 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une journée : 100  

Chekels 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500 

Chekelsle mérite de l'étude d'un Avrekh pour un mois : 

2.000 Chekels 

Il est possible de transmettre les dons à l'adresse  

mentionnée ci-dessous : 

Pour un don sécurisé : cliquez ici 
Avec la bénédiction de la Torah 

https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158


 

 

PAGE 3   (085) 493גליון מספר 

 Se conjuguer à tous les temps   /     Le rabbin  Mordékhaï BISMUTH 

Bo 
Le prix du temps 

« Et voici la façon dont vous le 
mangerez : la ceinture aux reins, 
les chaussures aux pieds, le bâton 
à la main ; et vous le consomme-
rez à la hâte, c'est le korban Pes-
sa’h en l'honneur de l'Éternel.. » 
Chémot (12 ; 11) 
Chaque année dans la Hagada, 
nous évoquons le Korban Pessa’h. 
Dans la Paracha de cette semaine, 
qui relate la sortie d'Égypte, nous 
apprenons comment la Torah nous 
ordonne de le consommer. 
Le peuple était libre à cet instant, 
pourquoi fallait-il s'empresser, « et 
vous le consommerez à la hâte », 
se tenir comme sur le départ : 
« bâton à la main » en le man-
geant ? 
N’était-ce pas au contraire le mo-
ment de savourer tranquillement le 
temps de la liberté ? 
Ce verset nous enseigne que 
l’homme ne doit jamais se 
« refroidir » dans sa célérité à l'ac-
complissement des Mitsvot. Il doit 
toujours les réaliser avec zèle et 
enthousiasme avant que le mauvais 
penchant- Yetser Hara' ne vienne le 
décourager. 
Le peuple d'Israël devait montrer 
qu'il voulait sortir d'Égypte, et pour 
cela, il fallait être empressé. Ceux 
qui n'ont pas suivi les consignes et 
qui ont pris leur temps, sont mal-
heureusement restés sur place. 
Chaque année (et ce jusqu’à la Fin 
des Temps), nous revivons ce mo-
ment de précipitation au cours de 
la fabrication de la matsa : elle doit 
être préparée en 18 minutes et pas 
une seconde de plus. 
Le Rav Chalom Messas Zatsal nous 
explique que « la matsa et le 
’hamets se fabriquent de la même 
manière, et la seule chose qui les 

différencie est le TEMPS. 
Dans un cas, nous laissons la pâte 
reposer, elle gonfle et s’appelle 
‘hamets, dans l’autre, nous fabri-
quons la pâte et l’enfournons im-
médiatement, sans qu’elle n’ait 
eu le temps de gonfler et c’est de 
la matsa. La matsa symbolise 
donc une action humaine déper-
sonnalisée. La rapidité de sa con-
fection empêche toute touche 
personnelle.» 
La Guémara nous apprend : 
“Ouchmartem ét hamatsot, ouch-
martem ét hamitsvot.” 
De la même façon qu'on ne laisse 
pas à la Matsa le temps de fer-
menter, on ne tarde pas à accom-
plir une mitsva, sans quoi elle est 
perdue à jamais : Si je n’ai pas 
accompli une certaine mitsva qui 
s’est présentée à moi, je ne pour-
rai plus jamais l’accomplir, celle-
là précisément ! 
A l'aube de la liberté, Hachem 
veut enseigner le zèle à Ses en-
fants et nous mettre en garde 
contre la paresse, qui est et sera 
souvent, la principale cause de 
nombreuses fautes. 
Qui ne connait pas le proverbe : 
“L'avenir appartient à ceux qui se 
lèvent tôt”?... 
Le Ram'hal, dans son œuvre 
Méssilat Yécharim, consacre tout 
un chapitre sur le thème du zèle, 
où il nous enseigne : “ Le malheur 
du paresseux ne se déclare pas 
tout de suite, mais plutôt gra-
duellement, sans qu’il ne s'en 
rende compte. Il est entraîné de 
catastrophe en catastrophe, jus-
qu'au moment où il se trouve 
complètement noyé dans le mal. 
Au début, ce n'est que l'effort 
initial qu'il aurait dû fournir qui 
lui fait défaut, ensuite c'est le 
manque de motivation dans 
l'étude de la Torah qui engendre 
l'incompréhension. » 

La conséquence de cette paresse 
est le mauvais résultat de l'ac-
tion, même si elle a été accom-
plie. 
Prenons comme image l'agricul-
ture : pour cultiver une terre et 
voir apparaître de beaux fruits, 
nous devons semer, labourer, 
récolter... mais si nous ne faisons 
rien, seules des mauvaises 
herbes y pousseront : c'est la 
seule chose qui pousse toute 
seule. 
Il en est de même dans tous les 
domaines de la vie, Hachem nous 
a d’ailleurs délivré le message 
suivant : nous sommes nés pour 
le 'Amal - l’effort, ainsi nous de-
vons nous efforcer pour cons-
truire notre couple, éduquer nos 
enfants, gagner notre subsis-
tance, conserver notre Judaïsme, 
etc, afin que lorsque nous arrive-
rons à 120 ans dans le Monde 
Futur, nous ne mangions pas « le 
pain de la honte » : nous aurons 
travaillé dur pour chaque bienfait 
que nous mériterons là-Haut. 
N’attendons pas que les mau-
vaises herbes envahissent nos 
terrains, au risque que la terre ne 
soit plus cultivable. 
Nous souhaitons tous devenir 
meilleurs, mais la paresse nous 
tire en arrière. Il nous faut donc 
constamment nous surpasser en 
nous efforçant. 
Que Hachem nous donne la force 
de nous investir toujours plus et 
toujours mieux dans l’application 
des Mitsvot pour ne pas laisser le 
temps jouer contre nous. 
Aller de l'avant nous sortira 

de notre galout et nous mè-

nera à la Guéoula avec l'arri-

vée du Machia’h. AMEN 



 

 

PAGE 4 

 UNE GOUTTE DE LUMIÈRE POUR ILLUMINER LA JOURNÉE   /     Par le rabbi     Yankel ABERGEL 

 (085) 493גליון מספר  

EXTIRPER LE PHARAON QUI EST EN NOUS POUR AC-
CUEILLIR LE MACHIA'H Nous nous trouvons à présent 
dans la période des Chovavim qui s'étend de la Paracha de 
Chémot à la Paracha de Michpatim. D'après le saint Zohar, 
cette période est propice à la réparation des fautes qui ont 
porté atteinte à la pureté du peuple d'Israël (liens et contacts 
interdits, relations interdites et ses dérivés, pureté des 
yeux…).  
LA PÉRIODE DES CHOVAVIM Etant donné que celui qui 
désire se purifier pendant cette période bénéficie d'une aide 
providentielle exceptionnelle, de nombreux Tsadikim ont 
l'habitude de multiplier les jeûnes, les Téfilote, ainsi que 
toutes sortes de réparations. Cependant, afin de ne pas per-
dre de vue l'essentiel qui est de faire Techouva, il est plutôt 
conseillé de multiplier les sessions d'études, de réflexions et 
de méditations sur notre Tora de Lumière qui nous 
ramènera au chemin de la vertu car, comme Mon Maître 
Rabbi Makhlouf F'hima me disait au nom du Arizal150, la 
meilleure réparation de nos fautes, dans ce monde-ci et dans 
l'autre, est l'étude de la Tora avec cœur, engouement et ef-
forts, qui purifie en profondeur. Le concept de Chovavim a 
cependant très peu été développé en dehors du monde de la 
Kabbala.  
PHARAON L’IMAGE DU "VOYOU" Rav Moshé Kaplan nous 
a une fois rapporté un commentaire du Rav Yé'heskel Lévin-
stein, un des plus grands dirigeants spirituels de la Yeshiva 
de Poniowitz à Bné Brak, qui disait que le mot chovav, que 
l'on peut traduire par bandit ou voyou, ressemble à « Chav 
vé Chav » qui signifie « va et vient ». Ce terme est illustré 
par Pharaon qui était l'un des plus grands CHOVAV de tous 
les temps. Nous voyons en effet dans nos Parachiot qu'il a 
maintes fois promis au cours des dix plaies de faire Techouva 
devant Moché et Aharon, afin qu'ils prient pour lui et qu'ils 
demandent à Hachem de faire cesser les épreuves, et qu'il 
s'est ensuite à chaque fois rendurci, oubliant qu'il avait pré-
cédemment décider de libérer le peuple d'Israël. Dans quel-
ques gouttes de lumière pour l'éternité151, nous avions ex-
pliqué que Pharaon tremblait et se répandait en supplication 
lorsqu'il recevait concrètement les coups mais qu'il restait 
insensible et renforçait son cœur lorsque, dans une période 
de répit, Moché l'avertissait qu'Hachem allait le punir. Il 
restait alors imperméable face à cette peur abstraite et fai-
sait preuve d'une grande cruauté. 150 Un des plus grands 
kabbalistes de tous les temps 151 Cf : Parachat Vaéra, La clé 
du service divin: passer de l'intellect au cœur 97 221 Dans 
ces Parachiot, Pharaon est donc présenté comme l'archétype 
du voyou, de l'homme instable et pas fiable, or étant donné 
que la Tora n'est ni un conte de fées ni un livre d'histoires 
dénué d'enseignements, chacun est appelé à se demander s'il 
ne possède pas un peu de Pharaon en lui. A son image, il 
peut effectivement nous arriver de nous emplir de crainte du 
Ciel et d'implorer Hachem lorsque nous avons besoin de Son 
aide, et de redescendre, aussitôt après, comme si de rien 
n'était. Nous devons donc lutter pour extirper ce "pharaon" 
qui est en nous, en s'efforçant de stabiliser notre degré de 
crainte du Ciel et d'accomplissement de la Volonté du Cré-
ateur. 
 MOCHÉ UN MODÈLE DE STABILITÉ C'est la raison pour 
laquelle la Tora place, face à Pharaon, Moché Rabénou qui 
est l'antithèse du Chovav, un homme constant et égal à lui-
même, toujours en progression dans sa crainte du Ciel, son 
amour d'Hachem et dans l'accomplissement de sa mission. 
Quelques soient les épreuves par lesquelles il est passé, Mo-
ché Rabénou ne s'est effectivement jamais enorgueilli ou 
découragé, car il savait pertinemment qu'il ne pouvait rien 
faire sans l'aide d'Hachem Qui nous donne les forces d'agir. 
Nous sommes sans Lui totalement impuissants et pouvons 
au contraire tout surmonter si le Tout Puissant nous le per-
met.  

VIVRE SELON LA VOLONTÉ DIVINE Pour mériter nous 
aussi de voir le Libérateur, il faut chasser l'instabilité de notre 
propre intérieur et installer en nous une volonté ferme et du-
rable de toujours vivre avec Hachem. Une des six questions à 
laquelle nous devrons répondre au moment du Machiah' est « 
Tsipita lichoua » - « As-tu attendu la Délivrance? »152 qui cor-
respond à vivre constamment en attendant Hachem, avec 
amour et ferveur, en Lui montrant que nous désirons instam-
ment Son Dévoilement et Son règne. La seule façon de lui 
prouver notre amour est de vivre selon Sa volonté, témoignant 
ainsi que nous sommes prêts, comme Moshé Rabénou, à vivre 
pour toujours pour la Gloire de Son Nom. Que nous ayons le 
grand mérite d'hâter la Délivrance et d'accueillir le Machiah' 
très prochainement. Amen ! 152 Shabbat  
HACHEM PRÉSERVE L'HONNEUR DE SON PEUPLE Nous 
assistons dans notre Paracha à la plaie de l'obscurité au cours 
de laquelle Hachem fit disparaître les 4/5ème du peuple qui 
devaient mourir. Il est cependant étonnant de voir qu'Hachem 
ne les fit pas mourir au vu et au su de tous, alors qu'ils méri-
taient sans aucun doute d'être punis pour avoir manqué de foi 
envers l'Eternel, Qui leur avait promis de les délivrer par l'in-
termédiaire de Moché.  
LES TÉNÈBRES BROUILLENT LES PISTES « Moché diri-
gea sa main vers le ciel, et d'épaisses ténèbres couvrirent le 
pays d'Egypte, durant trois jours. On ne se voyait pas l'un 
l'autre et nul ne se leva de sa place, durant trois jours; mais 
tous les enfants d'Israël jouissaient de la lumière dans leur 
demeure ». 153 Rachi explique qu'il faisait tellement obscur 
pendant les trois premiers jours qu'il était impossible de voir 
son prochain, puis que les ténèbres redoublèrent tellement 
qu'elles empêchaient d'effectuer tout mouvement pendant les 
trois jours suivants. Par le biais des ténèbres, Hachem désirait 
tuer les impies des Bné Israël qui ne voulaient pas sortir 
d'Egypte sans que les Egyptiens ne s'en rendent compte et 
puissent penser qu'Hachem s'en prenait aussi à Ses enfants. 
DE L’AMOUR DANS LA COLÈRE Tel un père qui tente par 
tous les moyens de dissimuler les défauts de ses enfants qu'il 
aime tant, Hachem se soucie de préserver l'honneur de Ses 
enfants même quand ces derniers ne sont pas toujours méri-
tants. Ceci doit nous amener à nous emplir de miséricorde 
envers nos frères éloignés qui peuvent se tromper, et à appli-
quer l'importante mitsva de « Bétsédèk tichpot 'amitékha » qui 
consiste à juger favorablement notre prochain. Une telle atti-
tude réjouit effectivement tout particulièrement Hachem Qui 
est très heureux et fier de voir un de Ses fils prendre la dé-
fense de son frère. Elle éveille la Miséricorde céleste sur la 
personne qui juge favorablement son prochain et lui permet de 
se rapprocher encore plus facilement de son Créateur. Si nous 
nous efforçons tous de ne pas faire de médisance sur le peuple, 
un torrent de miséricorde se déversera donc sur nous et dé-
clenchera B'H la Géoula. Que nous ayons le mérite de juger 
notre prochain avec miséricorde et amour, afin qu'Hachem 
nous juge de même en retour. Shabbat Shalom. 153 Chémot 
10, 22-23 98 223 BO RACONTE À TES ENFANTS POUR NE 
PAS RESSEMBLER À PHARAON Analysons le comporte-
ment de Pharaon, afin de s'éloigner de l'attitude de ce mécré-
ant. Citons les premiers versets de la Paracha154 : « Rends-toi 
chez Pharaon; car Moi-même J'ai appesanti son cœur… à des-
sein d'opérer tous ces prodiges autour de lui, et afin que tu 
racontes, à ton petit-fils, ce que J'ai fait aux égyptiens et les 
merveilles que J'ai opérées contre eux, vous reconnaîtrez ainsi 
que Je suis l'Eternel». Le Ramban et les commentateurs nous 
apprennent qu’en plus de la mitsva de Véigadta lébinkha de la 
Hagada qui consiste à raconter à nos enfants le récit de la sor-
tie d’Egypte les soirs du Seder, la Torah nous enjoint égale-
ment de raconter à nos enfants comment Hachem s’est joué de 
Pharaon 

 

 נובהרדוק -“ אוהל יוסף” –י קיבוץ אברכים “יוצא לאור ע

 ירושלים 111מעלות דפנה “ בית מרים גיטל”בית המדרש 

 gmail.com@ Ohelyosef1ל: “דוא 0299933350טל: 


