
 DEGUEL  HAMOUSSAR  DU RAV GUERCHON LIBMANN ZATSA"L  

 AINSI FIT LE RAV 
 

 ד“בס

 

Le 'Hafets 'Haïm aspirait vivement à écrire un commentaire sur le Talmud Yerou-

chalmi.  Il avait fait part de ce désir à ses proches, mais bizarrement ceux-ci 

voyaient le temps passer sans que le Rav ne s'attèle à la réalisation de son pro-

jet.  À un moment donné, ils se rendirent à l'évidence, apparemment le 'Hafets 

'Haïm ne projetait pas de concrétiser cette idée.  Ils lui demandèrent donc la rai-

son de ce revirement, et le Rav leur répondit : "Le Yerouchalmi est un ouvrage 

complexe, et si j'écris un commentaire il faudra donc l'imprimer. Malheureuse-

ment, je n'ai pas les moyens de payer cette impression.  Ce qui arrivera alors, 

c'est que l'éditeur le publiera à ses frais, croyant que, sans nul doute, tout le 

monde achètera le commentaire du 'Hafets 'Haïm.  Je pense que, en soi, cela 

n'intéressera que peu de gens et donc l'éditeur subira une perte conséquente, ce 

qui fait qu'il vaut mieux que je m'abstienne". 

HASEVIVOT        
"Ohel Yosef" Novardok Jérusalem 

au nom de la premiere Yechiva de Rabeinou Guerchon Zatsa"l  

Feuillet pour la 
 diffussion du Moussar  

Apparemment, Yaâcov commet à nou-

veau rerreur de favoriser un des frères. 

Il accorde la préférence à Ephraïm, le 

jeune frère et relègue l'aîné, Ménaché, 

au second plan. Pourquoi agit-il ainsi ? 

Ne se souvient-il plus du désastre 

qu’avait engendré la préférence qu'il 

avait témoignée à Yossef ? La vente de 

Yossef en Mitsraïm, le deuil prolon-

gé de vingt-deux ans, tout cela est-

il brusquement effacé de la mé-

moire de Yaâcov ? N'est-ce pas 

cette première "erreur” qui a 

donné lieu à la recommandation 

de nos Sages interdisant aux par-

ents de "faire des différences" entre 

leurs enfants? Yossef avait lui-même 

trébuché devant la même épreuve 

lorsqu’après avoir révélé sa véritable 

identité à ses frères, il offrit à chacun 

d’eux un ensemble de vêtements et en 

donna cinq fois autant à Biniamin. N'a-

t- il pas craint, à son tour, d’éveiller à 

nouveau l'animosité de ses frères à l’é-

gard de Biniamin, alors que lui-même 

avait tant souffert de cela?  

Yaâcov est tellement ferme et sûr de sa 

décision que, même quand Yossef tente 

de le "corriger” et retire sa main droite 

de la tête d’Ephraïm et la pose sur celle 

de Ménaché, Yaâcov s’obstine dans son 

"erreur” en déclarant : "Je sais, mon 

fils, je sais". Il ne s’agit donc nullement 

d’une erreur, mais d’un acte réfléchi, 

raisonné, dont Yaâcov est pleinement 

conscient. Il endosse la re-

sponsabilité de ses actes. Mais 

comment devons-nous com-

prendre le geste de Yaâcov  ?  

Onkelos interprète ce texte et 

traduit le mot sikel par les mots 

"agit avec sagesse", de la racine de 

sékhel — intelligence. Il ne traduit pas 

par "croisé”, comme nous l’aunons com-

pris. Yaâcov a croisé ses bras. Il mani-

feste ainsi sa volonté d'agir en pleine 

conscience et accomplit un acte de sag-

esse : l'âge importe peu, les réactions 

négatives prévisibles ne doivent pas 

être prises en considération. C'est la 

qualité intrinsèque qui détermine le 

IL FAUT PREFERER LA QUALITE A LA QUANTITE 

Il les bénit ce jour-là et il dit : "Israël te nommera dans 

ses bénédictions en disant : que D-ieu te fasse devenir 

comme Ephraïm et Ménaché" (XLVI 11,20) 

SUITE A LA PAGE 2   

 (755) 293גליון מספר 

CONTRÔLE TOTAL 

Réfléchissons un peu jusqu'où 
peut arriver la force d'un homme 
qui contrôle ses émotions et ses 
envies. 

"Et il dit à son fils Yossef : voici 
que ton père est malade".  Nous 
entendons de là que Yossef 
n'était habituellement pas au-
près de son père, bien qu'il se 
trouvait en Égypte.  Le Daat 
Zekenim explique que c'était 
afin d'éviter que son père ne lui 
demande où il se trouvait pen-
dant toutes ses années d'ab-
sence et ce que lui avaient fait 
ses frères. 

Voici que Yossef avait appris 
toute sa Torah de son père et 
malgré tout, il s'abstient de le 
rencontrer et de recommencer à 
étudier avec lui.  Nous retrou-
vons ce même trait de caractère 
également chez Yaakov lui-
même, car voici que si Yossef 
ne lui parle pas, Yaakov ne le 
pousse pas à s'exprimer.  À 
quel point était grand leur con-
trôle d'eux-mêmes face aux 
traits instinctifs. 

"Et il appela le nom de son fils 
Ménaché car D.ieu m'a fait ou-
blier toutes mes difficultés et la 
maison de mon père".  Cela est 
plutôt étonnant ! Yossef tenait-il 
donc tellement à oublier la mai-
son de son père ?  Rabbi Bent-
sion BROOK zatsal explique que 
Yossef cherchait, en fait, à ou-
blier ce que ses frères lui 
avaient fait et c'est pour cette 
raison qu'il appela son fils Ména-
ché.  En outre, il tenait particuliè-
rement à ce que celui-ci se 
trouve toujours à ses côtés, afin 
de lui rappeler en permanence 
"car D.ieu m'a fait oublier" c'est-
à-dire oublier le mal que lui 
avaient fait ses frères. 

Le fils unique du Saba de Kelem 
fit un jour une chute et se fractu-
ra la jambe.  Apprenant cela, 
son père envoya un messager 
afin de s'enquérir de sa santé.  
L'émissaire, une fois revenu, le 
Rav ne le questionna pas pen-
dant plu-

Tevet     5786 

SUITE A LA PAGE 2   



 
 (755) 293גליון מספר  

DEGUEL HAMOUSSAR - SUITE  

choix. La valeur morale d'Ephraïm est supérieure à 

celle de Ménaché. D’Ephraïm sortira Yehochoua, alors 

que de Ménaché sortira Guideôn. L’acte de Guideôn ne 

se situe pas au niveau de celui de Yehochoua. 

Guideôn a réussi une opération de sauvetage éclatante. 

Après l’époque de la prophétesse Devorah, le peuple est 

retombé à nouveau dans le péché et est donc à nouveau 

assailli par l’ennemi. Guideôn est choisi par Dieu pour 

lutter contre cet ennemi. Il part en guerre, à la tête 

d'une armée importante. "Tes soldats sont trop nom-

breux11, déclare l'Etemel. Guideôn permet à ceux qui 

veulent rentrer chez eux de quitter le front. Il en part 

vingt-deux mille, et il ne reste que dix mille soldats. 

"C'est encore trop", dit à nouveau l'Etemel, "car Je ne 

veux pas qu'lsraël s'enorgueillisse et prétende que ce 

sont ses forces qui l'ont délivré". Guideôn soumet alors 

ses soldats à un examen judicieux et précis. Leur ayant 

donné ordre de s'abreuver au ruisseau, il écarte tous 

ceux qui s'agenouillent pour puiser de l'eau, car, en 

agissant ainsi, ils révèlent leur habitude de s'a-

genouiller devant des idoles. Guideôn engage unique-

ment ceux qui ont bu sans poser le genou à terre : ils ne 

sont que trois cents. Cependant, c'est cette armée ré-

duite qui remportera une victoire^ éclatante. Guideôn 

connaît un succès remarquable. De nos jours, une telle 

méthode pour mettre sur pied une armée est impensa-

ble. Les combattants modernes attachent beaucoup 

d'importance au nombre de guerriers ; ils engagent 

même des femmes! Néanmoins, si on est conscient que 

toute victoire est l'oeuvre de D-ieu, le nombre de 

soldats n'a guère d'importance. Guideôn en a donné la 

preuve. 

Le triomphe de Guideôn perd cependant de son éclat 

aux yeux de notre ancêtre Yaâcov. Celui-ci a plus de 

considération pour Yehochoua, issu d’Ephraïm : Le so-

leil s'arrête à Guiveôn, la lune s'immobilise sur la val-

lée d'Ayalon. Les règles régissant le cosmos se plient 

devant Ye'hochoua ; sur son ordre, le mouvement» des 

astres est suspendu, pour lui permettre de parfaire la 

délivrance du peuple d'Israël. Voilà la grandeur iné-

galée de Yehochoua. C’est l'affirmation de la suprémat-

ie d'Ephraïm par rapport à Ménaché, son aîné. C'est la 

valeur morale de chacun qui prime, et non l'âge ou le 

nombre de partisans. C’est la qualité qui prévaut, aux 

dépens de la quantité. Les réactions négatives qui ris-

queraient de provoquer la jalousie ne sont pas à 

prendre en considération, qu'il s'agisse de Ménaché, ou 

des frères de Yossef  !   

Notre ancêtre Yaâcov nous a légué cet enseignement : 

il ne faut pas se laisser éblouir par les masses. 11 faut 

accorder la préférence à la qualité, à la Vérité, au détri-

ment du brio de la multitude. 11 faut faire fi des val-

eurs éphémères de ce monde ; même lorsqu'elles sem-

blent gouverner l'univers. 

  pensees de moussar 

  

PAGE  2 

 

sieurs jours.  Ce n'est qu'à la sortie du Chabbat, et après 
avoir terminé son programme d'étude, qu'il lui demanda 
comment se portait son fils – un contrôle complet sur l'affec-
tivité. 

Rabbi Israël Salanter zatsal envoya un jour une lettre à son 
élève le Saba de Kelem, lui demandant de venir le voir le 
plus rapidement possible.  Bien évidemment, l'élève accou-
rut chez son Maître.  Bizarrement, Rav Salanter ne lui dit 
même pas "Chalom".  Rabbi Sim'ha Zissel passa trois jours 
dans la ville, puis finalement repartit chez lui et même lors 
de son départ, le Rav ne le salua pas.  Quel était donc le but 
de cela ?  Rav Salanter désirait, en fait,  tester ainsi les ca-
pacités de retenue et de patience de son élève.  Dans cette 
même ligne de pensée, Rabbi Mordekhaï Gimfel zatsal n'ou-
vrait pas les lettres qu'il recevait chez lui le jour même mais il 
attendait pour le faire le vendredi, après qu'il ait terminé son 
programme d'étude. 

Réfléchissons bien sur le haut niveau que représente le fait 
de nous dominer, de ne pas laisser les sentiments naturels 
qui se trouvent en nous décider ce que nous devons faire. 

 

SOUTENIR LA TORAH 
Nous lançons un appel à toutes les personnes   

  bienveillantes, généreuses, 

et dont l'esprit leur fait aspirer à porter l'Arche de 

Hachem,  

afin qu'ils soutiennent par leurs dons le 

Beith Hamidrach pour l'étude de la Torah 

"KIBOUTZ AVREKHIM – OHEL YOSSEF" 
Dont les Avrekhim sont plongés dans l'étude de la 

 Torah en profondeur, et ce avec assiduité,  tout en 

s'investissant dans l'étude du Moussar, 

selon la voie tracée par les Grands de ce monde 

et à leur tête le Saba de Novardok zatsal, 

et son fidèle disciple Rabbénou Guershon   

   Liebman zatsal 
Il est possible de mériter de soutenir 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une journée : 100  

Chekels 

le mérite de l'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500 

Chekelsle mérite de l'étude d'un Avrekh pour un mois : 

2.000 Chekels 

Il est possible de transmettre les dons à l'adresse  

mentionnée ci-dessous : 

Pour un don sécurisé : cliquez ici 
Avec la bénédiction de la Torah 

-"La grandeur vient des 

réprimandes"  

('Hayé Hamoussar) 

-"Ils s'attachèrent au 

néant (Jérémie 2,5) – 

c'est-à-dire qu'ils devin-

rent eux-mêmes néant" 

(Saba de Kelem)  

-"Hachem n'a dans ce monde que les 

quatre coudées de Halakha.  C'est-à-dire 

que toutes les quatre coudées dans les-

quelles marche l'homme doivent se baser 

sur la Halakha" ('Hatam Sofer) 

https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158


PAGE 3   (755) 293גליון מספר 

 Se conjuguer à tous les temps   /     Le rabbin  Mordékhaï BISMUTH 

 Vayé'h  
En attendant la De livrance 

« Yaakov réunit ses fils et leur 
dit : "Rassemblez-vous, je veux 
vous révéler ce qui vous arri-
vera dans la suite des jours. » 
Beréchit (49 ; 1) 

Rachi sur place nous explique que 
« Yaakov désirait leur révéler la Fin 
des Temps, mais la Chékhina s'est 
retirée de lui à cet instant, et Yaakov 
parla d'autre chose. » 
Pourquoi Hachem l’a-t-Il quitté à cet 
instant ? 
Pourquoi l'a-t-Il empêché de dévoiler 
la Fin des Temps à ses enfants ? 
 
La réponse est que si les Bnei Israël 
avaient connu la date de la Déli-
vrance Finale, leur moral aurait été 
fort abattu. En effet, apprendre 
qu’elle n’aurait pas lieu avant plus de 
3000 ans, cela aurait fatalement été 
une source de découragement voire 
de désespoir, et pour ses fils, et pour 
les générations suivantes, puisque 
chaque Juif est tenu de prier et de 
préparer la venue du Machia'h. 
Nous devons tous être en état 
d’attente constante, mais il n’y a plus 
d’attente possible si l’on connaît la 
date de son arrivée et qu’elle ne con-
cerne pas notre génération. 
Par ailleurs que signifie «  être en 
état d’attente » ? Et quel est le rôle 
que nous avons à jouer dans cet évè-
nement de l’avènement du Messie ? 
Imaginons-nous un instant à l'aéro-
port, nos bagages sont enregistrés, 
et nous nous dirigeons vers la salle 
d'embarquement. Évidemment entre 
ces deux étapes, il y a l'incontour-
nable Duty Free ! 
 
On tourne, on achète, on se ballade, 
mais on a tout de même l'oreille 
attentive aux messages qui se succè-
dent dans les haut-parleurs : 
« Mesdames, Messieurs les passa-
gers du Vol 745 à destination de 
Tombouctou… sont attendus pour 
l'embarquement immédiat. » Et puis 
soudain c’est notre vol qui est an-
noncé, alors à cet instant on lâche 
tout, on prend ses valises et vite, on 
se dirige vers la porte d'embarque-
ment. 
 
La vie d'un Juif doit ressembler à ce-
la : nous devons avoir le sentiment 
d'être dans cette salle d'attente où 
l'embarquement est imminent. 
Il est donc bien entendu préférable 
dans une telle situation, d’adapter 
notre vie à son aspect provisoire, et 
de toujours se sentir en quelque 

sorte comme un touriste ou un 
étranger dans ce monde. On doit 
être assis sur ses valises, et peu 
importe le lieu où l'on se trouve, en 
Israël ou ailleurs. Peu importe l’âge 
que l’on ait : 20, 30, 40 ans… Peu 
importe le nombre de belles his-
toires que l’on ait entendues sur 
Machia’h et la Délivrance Finale, 
qui pourraient nous inciter à pen-
ser que : «Voilà tant d'années qu'il 
n'est pas venu, il ne viendra pas 
d'ici les 20 prochaines années au 
moins de toutes façons ! » Alors on 
investit dans des maisons, des im-
meubles, des voitures, et l’on se 
charge de bagages supplémen-
taires, de surplus. Et lorsque les 
haut-parleurs retentiront, nous 
aurons bien du mal à bouger, à 
tout quitter... nous n'aurons pas le 
temps de vendre quoi que ce soit si 
l'on veut embarquer. 
Ainsi va la vie, plus l'homme inves-
tit ici-bas, plus il s’alourdit, plus il 
remet sa Emouna en la venue du 
Machia’h en question, car il est 
difficile d’accepter de vivre une vie 
précaire avec tant d'attaches maté-
rielles. 
La venue du Machia’h est immi-
nente, nous en approchons à grand 
pas, tous les signes le prouvent ! 
Dans le Traité Sanhédrine, nous est 
enseigné ceci : « Trois choses vien-
nent sans que l'on y pense : le Ma-
chia’h, une trouvaille et un scor-
pion. »  
Comme une trouvaille à laquelle on 
ne s’attend pas, le Machia’h se ré-
vèlera soudainement, sans que l’on 
ait pu prévoir le moment de sa ve-
nue. 
Dans son commentaire, le Mahar-
cha explique le lien qui existe entre 
le Machia’h, une trouvaille et un 
scorpion : « Si le Juif est méritant, 
la venue du Machia’h le surprendra 
comme le ferait une bonne trou-
vaille, elle le réjouira et lui profite-
ra. 
S’il n’est pas méritant, la venue du 
Machia’h sera pour lui comme la 
mauvaise surprise d’une piqûre de 
scorpion. » 
Il est aussi impossible de détermi-
ner le moment où l’on ferait une 
trouvaille, que celui où un scorpion 
nous piquerait, que de connaître la 
date de la Délivrance Finale. 
 
Et nous implorons Hachem trois 
fois par jour dans la Amida, afin 
qu’Il hâte la venue du Machia’h. 
Nous prions le cœur brisé, cons-
cients combien nos fautes empê-
chent ou retardent sa venue. 
La trouvaille et le scorpion per-
mettent d’appréhender à quel 
point la Délivrance surviendra par 

surprise, à un instant X inconnu 
dans le temps. 
Ce n'est pas le fait de chercher un 
objet toute la journée ou de mar-
cher dans un lieu fréquenté par 
des scorpions qui enlèverait la sur-
prise que l’on ressentirait face à 
l’un au l’autre au moment de la 
rencontre. Et bien pour la Déli-
vrance il en est de même : on y 
pense, on prie, on l'attend, on s'y 
prépare, mais le moment précis de 
sa venue nous est inconnu, et nous 
surprendra. 
Baroukh Hachem, notre généra-
tion vit un grand retour de nombre 
de Juifs vers Le Créateur du monde 
et Sa Torah. Nous assistons à l’édi-
fication de multiples établisse-
ments d'étude de la Torah, de 
cours, de conférences... Nous de-
vons poursuivre dans cette voie et 
décupler nos forces et nos efforts 
afin de mériter d'assister au 
« Happy End » tant attendu ! 
Cette progression que nous vivons 
est comparable à la poussée d'une 
graine. Elle est d’abord plantée, 
puis germe sous la terre, pourrit, 
et finit par pousser en opérant une 
percée de la terre vers la lumière. 
Il en est de même pour nous, sur-
tout à l’époque à laquelle nous 
vivons, nous sommes profondé-
ment troublés par les évènements 
souvent incompréhensibles qui se 
déroulent sous nos yeux, depuis la 
funeste Shoa jusqu’aux attentats 
et autres attaques haineuses inces-
sants que nous subissons aujour-
d’hui, et l'on en arrive parfois au 
désespoir. Mais il faut au contraire 
se sentir pleins d’espoir ! Le peuple 
Juif a déjà passé le temps des se-
mailles, et le temps des moissons 
est tout proche ! Il est sur le point 
d’éclore, de sortir de terre et de 
voir la lumière qu'il attend depuis 
si longtemps. 
 
En ces temps difficiles où tant 
d’ennemis s'acharnent contre 
nous, chacun doit rechercher des 
ressources intérieures, D.ieu nous 
alimente à chaque instant, elles ne 
manquent donc pas ! Chacun doit 
se surpasser dans un élan spirituel 
que nulle armée, nul gouverne-
ment et nul ennemi ne seront en 
mesure d'arrêter. 
Et afin d'être agréablement surpris 
par la venue du Machia’h, conti-
nuons à prier et à nous renforcer 
chaque jour dans les voies de la 
Torah. 



PAGE 4 

 UNE GOUTTE DE LUMIÈRE POUR ILLUMINER LA JOURNÉE   /     Par le rabbi     Yankel ABERGEL 

 (755) 293גליון מספר  

CEUX QUI ÉTUDIENT ET CEUX QUI LES 

SOUTIENNENT Notre paracha évoque les derniers 

moments de Ya’acov Avinou en ce monde. Il convoque 

alors ses enfants pour leur révéler, ce qui se passera 

à la fin des temps, mais finalement, il va les bénir un 

à un et collectivement.  

UN CONTRAT POUR L’ÉTERNITÉ La bénédiction 

de Zévouloun et Issakhar est juxtaposée, nous dit le 

Midrach110, pour nous montrer le lien, l'interdépend-

ance qui existe entre les deux frères. Nous savons 

qu'Issakhar était l'archétype de l'étudiant en Tora, 

qui décida de consacrer sa vie à Hachem, à la recher-

che de Sa Volonté, à travers l'étude de nos textes 

sacrés. Zévouloun était un marin, qui allait d'océan 

en océan, qui a consacré la plus grande partie de sa 

vie au commerce, pour soutenir son frère dans l'étude 

de la Tora. Ils avaient fait un pacte entre eux. Ils 

partageraient le ‘olam hazé -ce monde-ci et le ‘olam 

haba- le monde à venir. Issakhar partagerait sa Tora 

dans le monde futur, et Zévoulon son argent dans ce 

monde-ci. Ce modèle s’est perpétué jusqu'à 

aujourd'hui, où grand nombre d'entre vous, fidèles 

lecteurs des gouttes de lumière, soutient la Tora et 

ses étudiants, acquérant ainsi par ce mérite une part 

dans la vie éternelle. Ce contrat d'association a été 

béni par Ya’acov Avinou, lui-même emblème et por-

teur de la Tora. Chacun des enfants d'Hachem peut, 

où qu'il soit, sanctifier Son Nom. Pour la gloire 

d'Hachem, qu'il étudie ou qu'il travaille, il œuvre 

pour faire la Volonté du Créateur, en soutenant la 

Tora et en l'étudiant. L'essentiel est de toujours plac-

er Hachem au centre de sa vie. Il n’est pas donné à 

tout le monde d'étudier la Tora à plein temps, je peux 

vous le dire pour être passé par toutes les phases 

(sport, études universitaires, monde du travail). « 

Zévouloun résidera au littoral des mers. Il lui offrira 

des ports aux vaisseaux et sa place atteindra Sidon. » 

« Yssakhar est un âne ossu, qui se couche entre les 

frontières. Il a vu que le repos est bon, et le pays 

agréable. Il a incliné son épaule pour porter, il est 

devenu tributaire. »111  

UN PROFIT DANS LES DEUX MONDES Dans la 

bénédiction donnée à Issakhar, nous voyons que 

Zévouloun tire profit même dans ce monde-ci, du 

soutien qu'il procure à son frère. Il peut ainsi avoir la 

bénédiction d'Hachem dans ses affaires, et il peut 

vivre une vie spirituelle équilibrée, en adéquation 

avec la Volonté d'Hachem, découverte et rendue ac-

cessible par les Sages en Tora qu'il soutient. 112 Cha-

cun doit œuvrer de tout son cœur et de toutes ses 

forces. 110 Tan’houma 11 111 Béréchit Midrach 

Tan’houma 11, Midrach Rabba  

 UN MÉRITE SUPPLÉMENTAIRE La Tora fait par-

fois passer dans les versets Zévouloun (le travailleur) 

avant Issakhar(le Sage de la Tora), parce que pour 

ses activités professionnelles le premier était sou-

vent amené à être à l'extérieur de chez lui, ce qui 

rendait sa tâche difficile et encore plus méritoire. Á 

l'inverse, Issakhar avait la chance de retrouver sa 

famille plus fréquemment, sa tente se trouvant 

souvent à proximité de son lieu d'étude. 

 UN MÊME BUT POUR TOUS La Tora nous en-

seigne que chacun doit mener sa guerre sur son 

front mais en unifiant ses forces, en œuvrant tous 

pour la même cause pour le kvod malkhout 

chamaïm, pour l'honneur et la gloire du Ciel. C'est 

de cette unité que dépend la venue du Machiah'.  

L’ÉTUDE, UNE OCCUPATION NON-STOP Le 

verset nous enseigne qu'Yssakhar est comparé à 

un âne ossu et qu'il se couche entre les frontières. 

Cet animal ne se débarrasse jamais de son fardeau 

et ne se repose que lorsqu’il tombe d’épuisement. 

Le père de mon Maître Rav Éphraïm, Rav Mes-

sa’oud Acher Anidjar m'a récemment expliqué que 

c'était le sens de ce que nos Sages disent, que 

Ya’acov ne dormit pas durant quatorze années, 

lorsqu'il partit étudier à la Yéchiva de Chem et 

‘Ever. Il ne dormait que lorsque le sommeil le gag-

nait. Le verset dit par la suite : « Il vit que le repos 

était bon, et le pays agréable. Il a incliné son épau-

le pour porter et est devenu tributaire. »113 Cette 

phrase semble contradictoire, mais elle en dit long, 

sur la compréhension du monde, que doivent avoir 

les Sages en Tora. Ils s’adonnent, corps et âme, à 

l’étude, à l’apprentissage des midot, se détachant 

des plaisirs illusoires de ce monde ! 

 ARRIVER À DONNER CE QUE L’ON A DE 

PLUS CHER Lorsqu'on voit le traitement tel-

lement rigoureux, en apparence, que doit s'infliger 

Yssakhar on se demande comment Yssakhar et 

Zévouloun partageront le même monde futur ? Ys-

sakhar semble devoir combattre avec plus d'abné-

gation, et nous savons que le salaire est proportion-

nel à l'effort. Donner sa vie pour la Tora pour un 

talmid 'hakham ne demande-t-il pas autant d'ef-

forts que donner de sa fortune pour un business-

man ? Il est bien connu, que l'homme, qui s'investit 

dans ses affaires, s'attache à ce qu'il fait, donc 

s'attache aux fruits de ses efforts, qui sont ses reve-

nus. Par conséquent, celui qui est capable de 

partager ses biens avec les étudiants en Tora, mé-

ritera de partager leur monde futur. Le contrat 

d'association et de réunion entre les tsaddikim que 

vous êtes, et les Sages du monde de la Tora, qui 

œuvrent dans l'ombre, mais qui font jaillir la lu-

mière pour l'ensemble de l'humanité et pour l'Éter-

nité, est une des vocations principales de la fonda-

tion. Œuvrons donc ensemble pour un « monde 

meilleur » !  

 

 נובהרדוק -“ אוהל יוסף” –י קיבוץ אברכים “יוצא לאור ע

 ירושלים 111מעלות דפנה “ בית מרים גיטל”בית המדרש 

 gmail.com@ Ohelyosef1ל: “דוא 0299199350טל: 


