HASEVIVOT

Tevet 5786

PARACHATH VAYE'HI

IL FAUT PREFERER LA QUALITE A LA QUANTITE

IL LES BENIT CE JOUR-LA ET IL DIT ; "ISRAEL TE NOMMERA DANS
SES BENEDICTIONS EN DISANT : QUE DIEU TE FASSE DEVENIR
COMME EPHRAIM ET MENACHE" (XLVI 11,20)

Apparemment, Yaacov commet a nou-
veau rerreur de favoriser un des fréres.
Il accorde la préférence a Ephraim, le
jeune frere et relégue l'ainé, Ménaché,
au second plan. Pourquoi agit-il ainsi ?
Ne se souvient-il plus du désastre
qu'avait engendré la préférence qu'il
avait témoignée a Yossef ? La vente de
Yossef en Mitsraim, le deuil prolon-
gé de vingt-deux ans, tout cela est-
il brusquement effacé de la mé-
moire de Yaidcov ? N'est-ce pas
cette premiére "erreur’ qui a
donné lieu a la recommandation
de nos Sages interdisant aux par-
ents de "faire des différences" entre
leurs enfants? Yossef avait lui-méme
trébuché devant la méme épreuve
lorsqu’apreés avoir révélé sa véritable
identité a ses fréres, il offrit & chacun
d’eux un ensemble de vétements et en
donna cinq fois autant a Biniamin. N'a-
t- il pas craint, a son tour, d’éveiller a
nouveau l'animosité de ses fréres a I'é-
gard de Biniamin, alors que lui-méme
avait tant souffert de cela?

AINSI FIT LE RAV

Yaécov est tellement ferme et str de sa
décision que, méme quand Yossef tente
de le "corriger” et retire sa main droite
de la téte d’Ephraim et la pose sur celle
de Ménaché, Yaacov s’obstine dans son
"erreur” en déclarant : "Je sais, mon
fils, je sais". Il ne s’agit donc nullement
d’'une erreur, mais d'un acte réfléchi,
raisonné, dont Yaacov est pleinement
A\ conscient. Il endosse la re-
sponsabilité de ses actes. Mais
comment devons-nous com-
prendre le geste de Yaacov?

Onkelos interpréte ce texte et
traduit le mot sikel par les mots
"agit avec sagesse", de la racine de
sékhel — intelligence. Il ne traduit pas
par "croisé”, comme nous 'aunons com-
pris. Yaacov a croisé ses bras. Il mani-
feste ainsi sa volonté d'agir en pleine
conscience et accomplit un acte de sag-
esse : l'age importe peu, les réactions
négatives prévisibles ne doivent pas
étre prises en considération. C'est la
qualité intrinséque qui détermine le
SUITE A LA PAGE 2

Le 'Hafets 'Haim aspirait vivement a écrire un commentaire sur le Talmud Yerou-
chalmi. Il avait fait part de ce désir a ses proches, mais bizarrement ceux-ci
voyaient le temps passer sans que le Rav ne s'attéle a la réalisation de son pro-
jet. A un moment donné, ils se rendirent a I'évidence, apparemment le 'Hafets
'Haim ne projetait pas de concrétiser cette idée. lls lui demanderent donc la rai-
son de ce revirement, et le Rav leur répondit : "Le Yerouchalmi est un ouvrage
complexe, et si j'écris un commentaire il faudra donc l'imprimer. Malheureuse-
ment, je n'ai pas les moyens de payer cette impression. Ce qui arrivera alors,
c'est que I'éditeur le publiera a ses frais, croyant que, sans nul doute, tout le
monde achétera le commentaire du 'Hafets 'Haim. Je pense que, en soi, cela
n'intéressera que peu de gens et donc I'éditeur subira une perte conséquente, ce
qui fait qu'il vaut mieux que je m'abstienne".

“.

T°01

Feuillet pour la
diffussion du Moussar

(577) 392 190D 1'21
CONTROLE TOTAL

Réfléchissons un peu jusqu'ou
peut arriver la force d'un homme
qui controle ses émotions et ses
envies.

"Et il dit a son fils Yossef : voici
que ton péere est malade". Nous
entendons de la que Yossef
n'était habituellement pas au-
pres de son pére, bien qu'il se
trouvait en Egypte. Le Daat
Zekenim explique que c'était
afin d'éviter que son pére ne lui
demande ou il se trouvait pen-
dant toutes ses années d'ab-
sence et ce que lui avaient fait
ses fréres.

Voici que Yossef avait appris
toute sa Torah de son pére et
malgré tout, il s'abstient de le
rencontrer et de recommencer a
étudier avec lui. Nous retrou-
vons ce méme trait de caractére
également chez Yaakov lui-
méme, car voici que si Yossef
ne lui parle pas, Yaakov ne le
pousse pas a s'exprimer. A
quel point était grand leur con-
tréle d'eux-mémes face aux
traits instinctifs.

"Et il appela le nom de son fils
Ménaché car D.ieu m'a fait ou-
blier toutes mes difficultés et la
maison de mon pere". Cela est
plutoét étonnant ! Yossef tenait-il
donc tellement a oublier la mai-
son de son pere ? Rabbi Bent-
sion BROOK zatsal explique que
Yossef cherchait, en fait, a ou-
blier ce que ses fréres lui
avaient fait et c'est pour cette
raison qu'il appela son fils Ména-
ché. En outre, il tenait particulie-
rement a ce que celui-ci se
trouve toujours a ses cotés, afin
de lui rappeler en permanence
"car D.ieu m'a fait oublier" c'est-
a-dire oublier le mal que lui
avaient fait ses freres.

Le fils unique du Saba de Kelem
fit un jour une chute et se fractu-
ra la jambe. Apprenant cela,
son pere envoya un messager
afin de s'enquérir de sa santé.
L'émissaire, une fois revenu, le
Rav ne le questionna pas pen-
dant plu-
SUITE A LA PAGE 2



(577) 392 1900 [1'72 HASEVIVOT - PARACHATH VAYE'HI PAGE 2

DEGUEL HAMOUSSAR -SUITE

choix. La valeur morale d'Ephraim est supérieure a
celle de Ménaché. D’Ephraim sortira Yehochoua, alors
que de Ménaché sortira Guideon. L’acte de Guideon ne
se situe pas au niveau de celui de Yehochoua.

Guideon a réussi une opération de sauvetage éclatante.
Apres I'époque de la prophétesse Devorah, le peuple est
retombé a nouveau dans le péché et est donc a nouveau
assailli par I'ennemi. Guideén est choisi par Dieu pour
lutter contre cet ennemi. Il part en guerre, a la téte
d'une armée importante. "Tes soldats sont trop nom-
breux11, déclare I'Etemel. Guideén permet a ceux qui
veulent rentrer chez eux de quitter le front. Il en part
vingt-deux mille, et il ne reste que dix mille soldats.
"C'est encore trop", dit a nouveau I'Etemel, "car Je ne
veux pas qu'lsraél s'enorgueillisse et prétende que ce
sont ses forces qui l'ont délivré". Guidedn soumet alors
ses soldats 4 un examen judicieux et précis. Leur ayant
donné ordre de s'abreuver au ruisseau, il écarte tous
ceux qui s'agenouillent pour puiser de l'eau, car, en
agissant ainsi, ils révelent leur habitude de s'a-
genouiller devant des idoles. Guideén engage unique-
ment ceux qui ont bu sans poser le genou a terre : ils ne
sont que trois cents. Cependant, c'est cette armée ré-
duite qui remportera une victoire” éclatante. Guideon
connait un succeés remarquable. De nos jours, une telle
méthode pour mettre sur pied une armée est impensa-
ble. Les combattants modernes attachent beaucoup
d'importance au nombre de guerriers ; ils engagent
méme des femmes! Néanmoins, si on est conscient que
toute victoire est l'oeuvre de D-ieu, le nombre de

sieurs jours. Ce n'est qu'a la sortie du Chabbat, et apres
avoir terminé son programme d'étude, qu'il lui demanda
comment se portait son fils — un contréle complet sur 'affec-
tivité.

Rabbi Israél Salanter zatsal envoya un jour une lettre a son
éléve le Saba de Kelem, lui demandant de venir le voir le
plus rapidement possible. Bien évidemment, I'éleve accou-
rut chez son Maitre. Bizarrement, Rav Salanter ne lui dit
méme pas "Chalom". Rabbi Sim'ha Zissel passa trois jours
dans la ville, puis finalement repartit chez lui et méme lors
de son départ, le Rav ne le salua pas. Quel était donc le but
de cela ? Rav Salanter désirait, en fait, tester ainsi les ca-
pacités de retenue et de patience de son éléve. Dans cette
méme ligne de pensée, Rabbi Mordekhai Gimfel zatsal n'ou-
vrait pas les lettres qu'il recevait chez lui le jour méme mais il
attendait pour le faire le vendredi, aprés qu'il ait terminé son
programme d'étude.

Réfléchissons bien sur le haut niveau que représente le fait
de nous dominer, de ne pas laisser les sentiments naturels
qui se trouvent en nous décider ce que nous devons faire.

HASEVIVOT

" q ient d -"lls s'attachérent au -"Hachem n'a dans ce monde que les
- -a grahdeur V|er': es néant (Jérémie 2,5) — quatre coudées de Halakha. C'est-a-dire
réprimandes c'est-a-dire qu'ils devin- que toutes les quatre coudées dans les-
('Hayé Hamoussar) rent eux-mémes néant quelles mlarah(T Ikhhor'r'1rrl1lfe| c:owesntfse baser
(Saba de Kelem) sur la Halakha" ('Hatam Sofer)

soldats n'a guére d'importance. Guideén en a donné la
preuve.

Le triomphe de Guideén perd cependant de son éclat
aux yeux de notre ancétre Yaacov. Celui-ci a plus de
considération pour Yehochoua, issu d’Ephraim : Le so-
leil s'arréte a Guiveon, la lune s'immobilise sur la val-
lée d'Ayalon. Les regles régissant le cosmos se plient
devant Ye'hochoua ; sur son ordre, le mouvement» des
astres est suspendu, pour lui permettre de parfaire la
délivrance du peuple d'Israél. Voila la grandeur iné-
galée de Yehochoua. C’est l'affirmation de la suprémat-
ie d'Ephraim par rapport a Ménaché, son ainé. C'est la
valeur morale de chacun qui prime, et non 1'age ou le
nombre de partisans. C’est la qualité qui prévaut, aux
dépens de la quantité. Les réactions négatives qui ris-
queraient de provoquer la jalousie ne sont pas a
prendre en considération, qu'il s'agisse de Ménaché, ou
des freres de Yossef!

Notre ancétre Yaacov nous a légué cet enseignement :
il ne faut pas se laisser éblouir par les masses. 11 faut
accorder la préférence a la qualité, a la Vérité, au détri-
ment du brio de la multitude. 11 faut faire fi des val-
eurs éphémeéres de ce monde ; méme lorsqu'elles sem-
blent gouverner 1'univers.

SOUTENIR LA TORAH

Nous lancons un appel a toutes les personnes
bienveillantes, généreuses,
et dont l'esprit leur fait aspirer a porter 1'Arche de
Hachem,
afin qu'ils soutiennent par leurs dons le
Beith Hamidrach pour 1'étude de la Torah
"KIBOUTZ AVREKHIM - OHEL YOSSEEF"
Dont les Avrekhim sont plongés dans 1'étude de la
Torah en profondeur, et ce avec assiduité, tout en
s'investissant dans 1'étude du Moussar,
selon la voie tracée par les Grands de ce monde
et a leur téte le Saba de Novardok zatsal,
et son fidele disciple Rabbénou Guershon
Liebman zatsal
I1 est possible de mériter de soutenir
le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une journée : 100
Chekels
le mérite de 1'étude d'un Avrekh pour une semaine : 500
Chekelsle mérite de 1'étude d'un Avrekh pour un mois :
2.000 Chekels
Il est possible de transmettre les dons a l'adresse
mentionnée ci-dessous :
Pour un don sécurisé : cliquez ici
Avec la bénédiction de la Torah



https://www.matara.pro/nedarimplus/online/?mosad=6001158

PAGE 3

HASEVIVOT - PARACHATH VAYE'HI

Se conjuguer a tous les temps | Leras

Vayé'h
En attendant la Délivrance

« YAAKOV REUNIT SES FILS ET LEUR
DIT : "RASSEMBLEZ-VOUS, JE VEUX
VOUS REVELER CE QUI VOUS ARRI-

VERA DANS LA SUITE DES JOURS. »
BERECHIT (49; 1)

Rachi sur place nous explique que

« Yaakov désirait leur révéler la Fin
des Temps, mais la Chékhina s'est
retirée de lui a cet instant, et Yaakov
parla d'autre chose. »

Pourquoi Hachem I'a-t-Il quitté a cet
instant ?

Pourquoi I'a-t-Il empéché de dévoiler
la Fin des Temps a ses enfants ?

La réponse est que si les Bnei Israél
avaient connu la date de la Déli-
vrance Finale, leur moral aurait été
fort abattu. En effet, apprendre
gu’elle n"aurait pas lieu avant plus de
3000 ans, cela aurait fatalement été
une source de découragement voire
de désespoir, et pour ses fils, et pour
les générations suivantes, puisque
chaque Juif est tenu de prier et de
préparer la venue du Machia'h.

Nous devons tous étre en état
d’attente constante, mais il n’y a plus
d’attente possible si 'on connait la
date de son arrivée et qu’elle ne con-
cerne pas notre génération.

Par ailleurs que signifie « étre en
état d’attente » ? Et quel est le réle
gue nous avons a jouer dans cet éve-
nement de I'avenement du Messie ?

Imaginons-nous un instant a l'aéro-
port, nos bagages sont enregistrés,
et nous nous dirigeons vers la salle
d'embarquement. Evidemment entre
ces deux étapes, il y a l'incontour-
nable Duty Free !

On tourne, on achete, on se ballade,
mais on a tout de méme l'oreille
attentive aux messages qui se succe-
dent dans les haut-parleurs :

« Mesdames, Messieurs les passa-
gers du Vol 745 a destination de
Tombouctou... sont attendus pour
I'embarquement immeédiat. » Et puis
soudain c’est notre vol qui est an-
noncé, alors a cet instant on lache
tout, on prend ses valises et vite, on
se dirige vers la porte d'embarque-
ment.

La vie d'un Juif doit ressembler a ce-
la : nous devons avoir le sentiment
d'étre dans cette salle d'attente ou
I'embarquement est imminent.

Il est donc bien entendu préférable
dans une telle situation, d’adapter
notre vie a son aspect provisoire, et
de toujours se sentir en quelque

sorte comme un touriste ou un
étranger dans ce monde. On doit
étre assis sur ses valises, et peu
importe le lieu ou I'on se trouve, en
Israél ou ailleurs. Peu importe I'dge
que l'on ait : 20, 30, 40 ans... Peu
importe le nombre de belles his-
toires que l'on ait entendues sur
Machia’h et la Délivrance Finale,
qui pourraient nous inciter a pen-
ser que : «Voila tant d'années qu'il
n'est pas venu, il ne viendra pas
d'ici les 20 prochaines années au
moins de toutes facons ! » Alors on
investit dans des maisons, des im-
meubles, des voitures, et I'on se
charge de bagages supplémen-
taires, de surplus. Et lorsque les
haut-parleurs retentiront, nous
aurons bien du mal a bouger, a
tout quitter... nous n'aurons pas le
temps de vendre quoi que ce soit si
I'on veut embarquer.

Ainsi va la vie, plus I'homme inves-
tit ici-bas, plus il s’alourdit, plus il
remet sa Emouna en la venue du
Machia’h en question, car il est
difficile d’accepter de vivre une vie
précaire avec tant d'attaches maté-
rielles.

La venue du Machia’h est immi-
nente, nous en approchons a grand
pas, tous les signes le prouvent !
Dans le Traité Sanhédrine, nous est
enseigné ceci : « Trois choses vien-
nent sans que l'on y pense : le Ma-
chia’h, une trouvaille et un scor-
pion. »

Comme une trouvaille a laquelle on
ne s’attend pas, le Machia’h se ré-
velera soudainement, sans que I'on
ait pu prévoir le moment de sa ve-
nue.

Dans son commentaire, le Mahar-
cha explique le lien qui existe entre
le Machia’h, une trouvaille et un
scorpion : « Si le Juif est méritant,
la venue du Machia’h le surprendra
comme le ferait une bonne trou-
vaille, elle le réjouira et lui profite-
ra.

S’il n’est pas méritant, la venue du
Machia’h sera pour lui comme Ia
mauvaise surprise d’une piqgQre de
scorpion. »

Il est aussi impossible de détermi-
ner le moment ou l'on ferait une
trouvaille, que celui ol un scorpion
nous piquerait, que de connaitre la
date de la Délivrance Finale.

Et nous implorons Hachem trois
fois par jour dans la Amida, afin
qgu’ll hate la venue du Machia’h.
Nous prions le coeur brisé, cons-
cients combien nos fautes empé-
chent ou retardent sa venue.

La trouvaille et le scorpion per-
mettent d’appréhender a quel
point la Délivrance surviendra par

(577) 392 1900 [1'22

surprise, a un instant X inconnu
dans le temps.

Ce n'est pas le fait de chercher un
objet toute la journée ou de mar-
cher dans un lieu fréquenté par
des scorpions qui enléverait la sur-
prise que lI'on ressentirait face a
'un au l'autre au moment de la
rencontre. Et bien pour la Déli-
vrance il en est de méme : on vy
pense, on prie, on l'attend, on s'y
prépare, mais le moment précis de
sa venue nous est inconnu, et nous
surprendra.

Baroukh Hachem, notre généra-
tion vit un grand retour de nombre
de Juifs vers Le Créateur du monde
et Sa Torah. Nous assistons a I’édi-
fication de multiples établisse-
ments d'étude de la Torah, de
cours, de conférences... Nous de-
vons poursuivre dans cette voie et
décupler nos forces et nos efforts
afin  de mériter d'assister au
« Happy End » tant attendu !

Cette progression que nous vivons
est comparable a la poussée d'une
graine. Elle est d’abord plantée,
puis germe sous la terre, pourrit,
et finit par pousser en opérant une
percée de la terre vers la lumiere.

Il en est de méme pour nous, sur-
tout a I'époque a laquelle nous
vivons, nous sommes profondé-
ment troublés par les évenements
souvent incompréhensibles qui se
déroulent sous nos yeux, depuis la
funeste Shoa jusqu’aux attentats
et autres attaques haineuses inces-
sants que nous subissons aujour-
d’hui, et I'on en arrive parfois au
désespoir. Mais il faut au contraire
se sentir pleins d’espoir ! Le peuple
Juif a déja passé le temps des se-
mailles, et le temps des moissons
est tout proche ! Il est sur le point
d’éclore, de sortir de terre et de
voir la lumiere qu'il attend depuis
si longtemps.

En ces temps difficiles ou tant
d’ennemis s'acharnent contre
nous, chacun doit rechercher des
ressources intérieures, D.ieu nous
alimente a chaque instant, elles ne
manquent donc pas ! Chacun doit
se surpasser dans un élan spirituel
que nulle armée, nul gouverne-
ment et nul ennemi ne seront en
mesure d'arréter.

Et afin d'étre agréablement surpris
par la venue du Machia’h, conti-
nuons a prier et a nous renforcer
chaque jour dans les voies de la
Torah.




(577) 392 1a0n 1" HASEVIVOT - PARACHATH VAYE'HI PAGE 4

UNE GOUTTE DE LUMIERE POUR ILLUMINER LA JOURNE

CEUX QUI ETUDIENT ET CEUX QUI LES ses activités professionnelles le premier était sou-

SOUTIENNENT Notre paracha évoque les derniers vent amené a étre a l'extérieur de chez lui, ce qui
moments de Ya’acov Avinou en ce monde. Il convoque rendait sa tache difficile et encore plus méritoire. A
alors ses enfants pour leur révéler, ce qui se passera I'inverse, Issakhar avait la chance de retrouver sa
a la fin des temps, mais finalement, il va les bénir un famille plus fréquemment, sa tente se trouvant
a un et collectivement. ; souvent a proximité de son lieu d'étude.

UN CONTRAT POUR L’ETERNITE La bénédiction UN MEME BUT POUR TOUS La Tora nous en-
de Zévouloun et Issakhar est juxtaposée, nous dit le seigne que chacun doit mener sa guerre sur son
Midrach110, pour nous montrer le lien, l'interdépend- front mais en unifiant ses forces, en ceuvrant tous
ance qui existe entre les deux fréres. Nous savons pour la méme cause pour le kvod malkhout
qu'lssakhar était l'archétype de l'étudiant en Tora, chamaim, pour I'honneur et la gloire du Ciel. C'est
qui décida de consacrer sa vie a Hachem, a la recher- de cette unité que dépend la venue du Machiah'.
che de Sa Volonté, a travers 1'étude de nos textes L’ETUDE, UNE OCCUPATION NON-STOP Le
sacrés. Zévouloun était un marin, qui allait d'océan verset nous enseigne qu'Yssakhar est comparé a
en océan, qui a consacré la plus grande partie de sa un ane ossu et qu'il se couche entre les frontiéres.
vie au commerce, pour soutenir son frére dans 'étude Cet animal ne se débarrasse jamais de son fardeau
de la Tora. Ils avaient fait un pacte entre eux. Ils et ne se repose que lorsqu’il tombe d’épuisement.
partageraient le ‘olam hazé -ce monde-ci et le ‘olam Le pére de mon Maitre Rav Ephraim, Rav Mes-
haba- le monde a venir. Issakhar partagerait sa Tora sa’oud Acher Anidjar m'a récemment expliqué que
dans le monde futur, et Zévoulon son argent dans ce c'était le sens de ce que nos Sages disent, que
monde-ci. Ce modele sest perpétué jusqu'a Ya’acov ne dormit pas durant quatorze années,
aujourd'hui, ot grand nombre d'entre vous, fidéles lorsqu'il partit étudier a la Yéchiva de Chem et
lecteurs des gouttes de lumiére, soutient la Tora et ‘Ever. Il ne dormait que lorsque le sommeil le gag-
ses étudiants, acquérant ainsi par ce mérite une part nait. Le verset dit par la suite : « Il vit que le repos
dans la vie éternelle. Ce contrat d'association a été était bon, et le pays agréable. Il a incliné son épau-
béni par Ya’acov Avinou, lui-méme embléme et por- le pour porter et est devenu tributaire. »113 Cette
teur de la Tora. Chacun des enfants d'Hachem peut, phrase semble contradictoire, mais elle en dit long,
ou qu'il soit, sanctifier Son Nom. Pour la gloire sur la compréhension du monde, que doivent avoir
d'Hachem, qu'il étudie ou qu'il travaille, il ceuvre les Sages en Tora. Ils s’adonnent, corps et ame, a
pour faire la Volonté du Créateur, en soutenant la l’étude, a 'apprentissage des midot, se détachant
Tora et en 1'étudiant. L'essentiel est de toujours plac- des plaisirs illusoires de ce monde !

er Hachem au centre de sa vie. Il n’est pas donné a ARRIVER A DONNER CE QUE L'ON A DE
tout le monde d'étudier la Tora a plein temps, je peux PLUS CHER Lorsqu'on voit le traitement tel-
vous le dire pour étre passé par toutes les phases lement rigoureux, en apparence, que doit s'infliger
(sport, études universitaires, monde du travail). « Yssakhar on se demande comment Yssakhar et
Zévouloun résidera au littoral des mers. Il lui offrira Zévouloun partageront le méme monde futur ? Ys-
des ports aux vaisseaux et sa place atteindra Sidon. » sakhar semble devoir combattre avec plus d'abné-
« Yssakhar est un éne ossu, qul se COuche entre leS gation’ et nous savons que 1e Sa]_aj_re est proportion_
frontiéres. Il a vu que le repos est bon, et le pays nel a l'effort. Donner sa vie pour la Tora pour un
agréable. Il a incliné son épaule pour porter, il est talmid 'hakham ne demande-t-il pas autant d'ef-
devenu tributaire. »111 forts que donner de sa fortune pour un business-
UN PROFIT DANS LES DEUX MONDES Dans la man ? Il est bien connu, que I'homme, qui s'investit
bénédiction donnée a Issakhar, nous voyons que dans ses affaires, s'attache a ce qu'il fait, donc
Zévouloun tire profit méme dans ce monde-ci, du s'attache aux fruits de ses efforts, qui sont ses reve-
soutien qu'il procure a son frere. Il peut ainsi avoir la nus. Par conséquent, celui qui est capable de
bénédiction d'Hachem dans ses affaires, et il peut partager ses biens avec les étudiants en Tora, mé-
vivre une vie spirituelle équilibrée, en adéquation ritera de partager leur monde futur. Le contrat
avec la Volonté d'Hachem, découverte et rendue ac- d'association et de réunion entre les tsaddikim que
cessible par les Sages en Tora qu'il soutient. 112 Cha- vous étes, et les Sages du monde de la Tora, qui
cun doit ceuvrer de tout son cceur et de toutes ses ceuvrent dans l'ombre, mais qui font jaillir la lu-
forces. 110 Tan’houma 11 111 Béréchit Midrach miére pour l'ensemble de 'humanité et pour 1'Eter-
Tan’houma 11, Midrach Rabba nité, est une des vocations principales de la fonda-
UN MERITE SUPPLEMENTAIRE La Tora fait par- tion. (Buvrons donc ensemble pour un « monde
fois passer dans les versets Zévouloun (le travailleur) meilleur » !

avant Issakhar(le Sage de la Tora), parce que pour

| I
: 717NN - “qoi' 7nIN” — nnNaN vy *“y 1IN xxr :

— o*7vn 117 m1oT ni?yn “201a DN NA” waTAN N —
: Ohelyosefl@gmail.com :7“N1T 0533199720 :70 |
|




