
Torat Avigdor

Paracha Vayigach 

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule 
ou dans les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer 

par e-mail à vos amis, en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

Gratte-ciels en ruine

שׁ גַּ וַיִּ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

שׁ גַּ ת וַיִּ רָשַׁ פָּ

Première partie : La faute cachée des frères

Le dangereux informateur
Lorsque je vivais en Europe, je discutais une fois avec un ancien 

mélamèd (enseignant de Kodèch auprès des jeunes enfants) dans la ville 
où je résidais et il me confiait des récits de sa jeunesse. Il me décrivit, 
entre autres, la façon dont la communauté juive traitait le cas des 
mossrim, les délateurs, à cette époque.

Sachez que le gouvernement cherchait constamment des moyens 
de tourmenter les Juifs en instaurant des lois injustes ; et si quelqu’un 
transgressait l’une de ces lois, il pouvait être mis à mort. Et donc le 
mosser – le Juif prêt à informer le gouvernement contre ses frères juifs 
– était considéré comme un péril sérieux pour les Juifs. Nous le 
mentionnons chaque jour : תִקְוָה הִי  תְּ אַל  ינִים  לְשִׁ  C’est une prière .וְלַמַּ
particulière contre les malchinim, les informateurs du gouvernement.

Noyade dans le Mikvé
Cet ancien melamed se souvenait dans sa jeunesse d’un mosser qui 

vivait dans la localité voisine de Verneh – d’où sont originaires les 

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

Gratte-ciels en ruine

Table des matières
Première partie : La faute cachée des frères

Deuxième partie : L'erreur cachée de l'humanité
Troisième partie : Vos erreurs cachées



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   3

célèbres frères Warner, qui étaient de la même famille que ce mosser – 
et il fut décidé de se débarrasser de lui.

Cet homme se rendait la veille de Chabbath au mikvé, et ils le 
noyèrent dans le bassin du mikvé. Telle était la décision des Juifs locaux. 
Ils réfléchirent à plusieurs options et décidèrent que celle-ci était la 
meilleure solution. Que faire ? Il fallait sauver le peuple juif. C’était une 
situation de pikoua’h néfech, un danger de mort.

Sachez que ce n’était pas uniquement une tradition européenne 
de l’époque médiévale ; c’était la procédure d’une nation juive ancienne ; 
on ne pouvait laisser un fauteur de troubles agir à sa guise. S’il 
constituait un danger pour le peuple juif, il fallait s’en occuper. Et une 
situation d’urgence nécessite une solution d’urgence.

Yossef : un péril
Et  c’est ce qui se produisit avec Yossef Hatsadik. Car cette 

question taraude chacun d’entre nous. Pourquoi les frères de Yossef lui 
étaient-ils tellement opposés ? C’est une énigme pour tout le monde. 
אוֹתוֹ נְאוּ  שְׂ  Ils le détestaient !  (Béréchit 37:4). Leur haine était si – וַיִּ
profonde qu’ils voulaient se défaire de lui et le tuer. Comment 
pouvaient-ils envisager une telle option ? C’étaient des tsadikim.

La réponse est notre sujet de discussion : ils le considéraient 
comme un sérieux péril pour la famille. Après tout, c’était très étrange : 
il se rendait toujours chez son père pour lui faire des rapports négatifs ; 
il décelait continuellement des défauts dans la conduite de ses frères, 
qu’il signalait toujours à leur père.

Le foyer de nos Avot était un modèle d’humilité : personne dans 
cette famille ne se préoccupait de gloire ou ne cherchait le pouvoir. Et 
soudain, dans ce foyer humble, les frères virent grandir un serpent : un 
jeune frère disposé à se rendre chez le père avec des rapports destinés 
à salir la réputation de ses frères. De ce fait, ces dernières 
commencèrent à soupçonner Yossef de se préparer un jour à prendre 
la tête de la famille.

Il avait également des rêves de grandeur, des fantasmes de devenir 
remarquable ! “J’ai eu une vision la nuit, indiquant que vous vous 
incliniez tous devant moi.” Or, nous savons que, très souvent, un rêve 
nocturne advient dans le sillage de certains sujets auxquels on a pensé 
pendant la journée. Si vous y pensez trop pendant la journée, vous en 



4  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

rêvez la nuit. “ Ce rêve où nous nous inclinons, se dirent les frères ? 
Cela indique que toute la journée, ces idées, ces espoirs et ces projets 
de nous soumettre à lui et de nous contrôler l’accompagnent.”

Accomplir les rêves
En outre, il nous raconte ses rêves ! Pourquoi ? Qu’il se les garde 

pour lui. Il se prend pour un prophète ! Il dépeint ses ambitions sous 
forme de prophétie. Autrement, il ne nous les raconterait pas ; en effet, 
il croit implicitement à ses rêves.

Cela se produisit une fois : “Vous allez tous vous incliner devant 
moi !” Puis le scénario se répéta. “Vous allez tous me servir, y compris 
votre père ! “À leurs yeux, c’était un faux prophète, un homme qui 
poursuivait ses ambitions.

Un jeune frère peut-il espérer prendre un jour le contrôle de ses 
frères aînés ? Il a un seul moyen à sa disposition : les élections à la 
romaine. Savez-vous comment les Romains élisaient leur nouvel 
empereur ? À coups de poignard.

En d’autres termes, il devait assassiner ses frères aînés, puis 
s’emparer de tout. Absolument, c’est ce que Yossef projetait. Une vipère 
grandissait en leur sein, un péril pour l’avenir de ce grand peuple saint. 
Qu’adviendra-t-il de nous ? Il détruira la famille au nom de 
l’accomplissement de ses “rêves”, de ses ambitions grandioses ! Un 
prophète est tenu de faire tout son possible pour que sa prophétie se 
réalise. En conséquence, ce prophète autodéclaré était un péril pour 
l’avenir de la famille.

Les règles du Beth Din
Les frères se réunirent et débattirent longuement de la  situation. 

La Torah ne nous fournit pas tous les détails, mais ils ont réfléchi et 
débattu pendant un long moment ! Comment traiter son cas ? Après 
avoir passé en revue toutes les options, ils conclurent qu’il ne s’agissait 
pas simplement d’une rivalité de frères ; il s’agissait de se sauver, c’était 
une situation de pikoua’h néfech. De ce fait, le cœur lourd, ils décidèrent 
que c’était leur devoir, quelle que soit la difficulté, de se débarrasser de 
lui. Ils n’avaient pas d’autre alternative : soit le tuer, soit se faire tuer.

Et leur réflexion aboutit à une décision de Torah, un psak halakha : 
לְהָרְגוֹ ם  כֵּ הַשְׁ לְהָרְגֶךָ  א   Si vous savez que quelqu’un s’apprête à vous – הַבָּ
tuer, vous n’attendez pas qu’il pointe son arme sur vous avant de 



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   5

commencer à vous défendre. Vous mettez votre réveil tôt le matin, 
avant qu’il ne se réveille, et vous le tuez en premier ! (Sanhédrin 72a). Ils 
n’étaient donc pas prêts à rester les bras croisés et à laisser ce petit 
comploteur réaliser ses rêves, sur leur cadavre.

Les frères vertueux
Parvenus à la conclusion que c’était une mitsva de le tuer, ils 

étaient cent pour cent certains d’avoir pris une décision vertueuse. Si 
vous avez le moindre doute, allez-vous décréter une telle sentence sur 
un frère ? Il faut donc affirmer qu’ils étaient convaincus d’être dans leur 
droit.

Mais au dernier moment, par compassion, ils ne mirent pas la 
sentence à exécution. Ils décidèrent qu’ils pourraient sauver leur peau 
sans le tuer, en le vendant comme esclave. Un esclave, autrefois, n’était 
pas un homme très ambitieux. L’abolitionnisme n’existait pas à l’époque, 
et l’on était esclave à vie. Une fois vendu et exporté du pays, il était fini ; 
il ne constituait plus aucun danger.

Les frères de Yossef n’ont nullement regretté leur action. Ils 
étaient persuadés d’avoir suivi la bonne procédure. En vérité, ils 
pensaient que l’exécution était la meilleure option, mais dans un 
moment de faiblesse, ils avaient cédé, peut-être en raison de certaines 
considérations, et c’est pourquoi ils étaient prêts à le vendre en esclave. 
Mais ils étaient absolument convaincus de leur bon droit. Ils avaient le 
cœur lourd, bien sûr – Yossef était après tout leur proche– mais ils 
avaient fait leur devoir, en dépit de la difficulté. Ils n’avaient aucun 
regret.

Tout s’écroule
Notre paracha, Vayigach, a lieu de nombreuses années plus tard, 

lorsque les frères sont descendus en Égypte pour acheter du blé. Ils se 
tiennent devant le vice-roi, tentant de le persuader de leurs bonnes 
intentions et de leur innocence. Ils s’inclinent devant lui et l’implorent 
d’avoir pitié d’eux.

Puis, soudain, il ouvre la bouche et déclare : אֲנִי יוֹסֵף – Je suis Yossef 
(ibid. 45:4).

Yossef ?! Quel Yossef ?! Comment ?!

Soudain, ils ressentirent l’effet d’un coup de foudre. C’était bien 
leur Yossef ! C’est un prince et ils s’inclinent devant lui. Ils réalisèrent 



6  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

qu’il était véritablement prophète, que ce qu’il avait prédit s’était réalisé, 
et ils furent tellement submergés d’émotion que : וְלאֹ יָכְלוּ אֶחָיו לַעֲנוֹת – ils 
ne furent même pas en mesure de répondre (ibid. 45:3). Lorsque Yossef 
prononça ces deux mots : “יוֹסֵף  ils restèrent bouche bée ; ils ne ”,אֲנִי 
furent pas en mesure de répondre.

Pourquoi n’ont-ils pas été capables de répondre ? Car ils n’avaient 
rien à répondre ! Toutes leurs excuses et leurs explications, un bel 
édifice de justification, s’effondrèrent.

Autojustification
Lorsque vous vous disputez avec votre épouse, la première heure, 

vous êtes mal à l’aise. Une heure plus tard, alors qu’elle est partie au 
travail, vous avez le sentiment d’avoir raison. Deux heures plus tard, 
vous êtes certain d’avoir raison. Plus le temps passe, plus vous avez 
raison. Au bout d’une semaine, vous avez déjà construit un gratte-ciel 
de justifications. En effet, un être humain se justifie constamment. Telle 
est la nature humaine.

Mais pour les frères de Yossef, cette situation ne dura pas une 
semaine, ni même un mois ou une année. Cela dura vingt-deux ans ! En 
d’autres termes, pendant plus de vingt ans, les frères avaient justifié 
leur décision, construisant et fortifiant cette construction 
moralisatrice. Et c’était devenu un bel édifice ! Un gratte-ciel de vertu ! 
Ils avaient absolument raison ! Et ils étaient vertueux ! 100% vertueux !

Mais en entendant ces deux mots : “יוֹסֵף  tout leur édifice ”,אֲנִי 
s’effondra dans la poussière. Ils avaient mille réponses ! Mais ils se 
rendirent compte en un instant que les réponses étaient dénuées de 
valeur ; ces justifications n’auraient pas tenu à la lumière de la vérité.

Car lorsque Yossef ouvrit soudain la bouche et annonça : “אֲנִי יוֹסֵף,” 
ils tombèrent à la renverse. Soudain, ils découvrirent qu’il était un 
prophète, choisi par Hachem. Ils s’étaient inclinés devant lui à deux 
reprises, tout comme Yossef l’avait prophétisé autrefois. Et ils en 
avaient ri. “Nous devons nous présenter devant toi et nous incliner 
devant toi ?!” Ils avaient ri de lui, et désormais, ils voyaient que cela 
s’était réalisé. Ils constatèrent que la raison de cette opposition n’était 
pas le grand édifice de justification vertueuse, d’autodéfense, pour 
échapper au projet de Yossef. Ils nourrissaient des motivations plus 
cachées. Et toutes leurs délibérations n’étaient qu’une illusion. Les 
frères s’étaient involontairement trompés eux-mêmes.



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   7

Deuxième partie : L’erreur cachée de 
l’humanité

Le secret de Polichinelle
Avec ce récit, nous touchons à l’un des grands secrets de la Torah 

et d’une vie réussie dans ce monde.

Vous vous interrogez : si c’est un grand secret, comment suis-je au 
courant ? Réponse : on me l’a expliqué. J’avais de remarquables Maîtres 
à Slabodka, qui me l’ont confié. Je vais vous partager ce secret, alors 
écoutez attentivement.

Mes Maîtres citaient l’Alter de Slabodka, qui évoquait des 
mouvements qui révolutionnaient le monde à son époque. Il expliqua 
l’idée répandue que tous les nouveaux mouvements  dans le monde 
sont créés dans le sillage d’une idée ou d’un idéal inspirant. Un homme 
a pensé, par exemple, à une nouvelle idée, qui lui semble parfaitement 
vertueuse, et décide que cette conception doit être suivie, et dans ce 
sillage, il crée un mouvement.

La plaisanterie de l’Alter
L’Alter, que son mérite soit béni, réfuta cette idée. “Tous les 

mouvements créés dans le monde, dit-il, l’ont été en raison d’un certain 
défaut de caractère.” À titre de plaisanterie, pour véhiculer son idée, il 
affirma que le créateur du mouvement végétarien était un homme qui 
possédait un restaurant ‘halavi. Il était le propriétaire d’un restaurant 
lacté et pour stimuler les affaires, il créa un mouvement dénonçant 
l’abattage des animaux.

Mais le ‘hidouch du Alter va plus loin : cet homme ignorait la raison 
qui le poussa à faire ce choix ! Il ignorait qu’il agissait ainsi dans son 
propre intérêt, pour l’argent. Il était sincèrement convaincu d’agir 
lechem Chamayim, pour le principe.

Soyez très attentifs à cette plaisanterie, car elle résume l’un des 
grands secrets de l’histoire : pas uniquement l’histoire du monde, mais 
celle de nos vies privées. Rien n’est décidé avec le pur sékhel, une pure 
rationalité. Une certaine motivation ultérieure sert toujours de 
catalyseur. Cela peut être la colère, la vengeance, la jalousie, le désir de 
gloire ou de pouvoir, ou encore la paresse ou une autre inclination.



8  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

Catalyseurs de caractère
Parmi les nations du monde, il n’y a rien à dire. Même les plus 

grands événements, les plus grandes décisions sont prises en raison de 
défauts de caractère. S’il y a eu une guerre pour se libérer du roi George 
et de ses impôts, ne croyez pas que c’était la seule raison. Des 
motivations totalement différentes ont déclenché cette guerre : des 
traits de caractère, des défauts.

Lorsque George Washington rassembla ses troupes pour traverser 
le Delaware, j’ignore s’il passa des heures à analyser ses motivations. 
C’étaient des têtes brûlées, des hommes à la recherche de gloire, entre 
autres. Toute la guerre n’a pas eu pour origine l’idéalisme.

Attention, je n’accuse pas notre pays d’être entré en guerre, car 
parfois, il faut mener des guerres. Je ne dis pas que le pacifisme est un 
principe – même le pacifisme, sachez-le, est le résultat de défauts. Il se 
peut qu’ils aient eu de très bonnes raisons de mener cette guerre 
d’indépendance. Mais c’est néanmoins le grand secret – tout est le 
résultat d’un défaut de caractère caché.

Tout le monde est doté de défauts
Nous apprenons, dans la paracha de cette semaine, que ce secret 

est un axiome dans la vie, que personne n’est à l’abri de ce mal. Tout le 
monde, même les meilleurs, commet des erreurs en raison de traits de 
caractère. Les douze tribus étaient des tsadikim parfaits, des hommes 
de grande envergure. Ce récit figure dans la Torah et il nous sert de 
modèle sur la manière de penser de l’homme : des justifications lui 
traversent toujours l’esprit.

Car lorsque l’idée qu’il y avait un problème commença à effleurer 
leur esprit – avant que Yossef ne se dévoile, ils sentirent que des 
problèmes se profilaient à l’horizon – compte tenu de la conduite très 
sévère du vice-roi et de ses exigences à leur égard, ils commencèrent à 
soupçonner que Hachem les punissait. Ils dirent : עֲוֹן אֶת  מָצָא   הָאֱלקִֹים 
ק ,Hachem a découvert notre crime“ – עֲבָדֶיךָ צְטַדָּ נִּ  Comment – מַה 
pouvons-nous nous justifier ?” (ibid. 44:16), mais ils ne reconnurent pas 
la vérité à leur sujet.

L’explication juste
J’attire votre attention sur une Guémara intéressante.

Bien avant cette fameuse rencontre avec Yossef, ils dirent : מַה 
ק צְטַדָּ  Comment pouvons-nous justifier?” On aurait dit qu’ils“ – נִּ



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   9

admettaient leur erreur : “Nous n’avons aucun moyen de justifier ce que 
nous avons commis !” Mais la Guémara (Chabbath 105a) dit à ce sujet : 
ק צְטַדָּ  est un notrikon, à savoir que chaque lettre fait référence à une נִּ
idée. Le noun signifie : ּאֲנַחְנו  Nous sommes les bons. Le tsadik – נְכוֹנִים 
signifie : ּאֲנַחְנו יקִים   טְהוֹרִים : nous sommes vertueux. Le tet signifie –צַדִּ
אֲנַחְנוּ nous sommes purs. Le daled signifie – אֲנַחְנוּ  nous sommes – דָכִים 
innocents. Et le kouf fait référence à ּים  אֲנַחְנו .nous sommes saints – קְדוֹשִׁ

Qu’est-ce que cela signifie ? Si vous récitez un vidouï, une 
confession, quelle est la place de toutes ces justifications ? Mais d’après 
moi, la Guémara affirme que lorsqu’ils ont dit : “Hachem, comment 
pouvons-nous justifier devant Toi ?” Ils s’autojustifiaient !

Confession pieuse
Cela ressemble à un Juif pieux de Yom Kippour qui récite Al ‘het. Il 

commence à énumérer la longue liste des fautes, où il admait avoir 
commis l’adultère, avoir travaillé le Chabbath et commis un meurtre ; 
tout ce qui est mentionné dans la liste. Or, il sait qu’il n’a commis 
aucune de ces transgressions. Il a certainement un bon sentiment de 
n’avoir pas commis cette longue liste de fautes.

Ils disent donc : “Nous avons fauté vénekhnim anakhnou, et nous 
sommes plutôt bien. Nous avons fauté et tehorim anakhnou, nous 
sommes plutôt purs. Nous avons réalisé une mitsva, nous voulions nous 
défaire de lui. Comment pouvons-nous justifier notre action ? Dakim 
anakhnou, nous sommes innocents.”

La Guémara nous dit : détrompez-vous, ils n’ont pas admis leur 
erreur de manière aussi limpide. Dans tout leur aveu, ils n’ont pas 
vraiment admis qu’ils ont mal agi. Ils l’ont fait de manière mécanique. 
Un Juif est tenu de s’accuser, absolument, donc, c’est ce qu’ils ont fait. 
Mais au fond d’eux, ils avaient encore le sentiment d’avoir raison.

Jusqu’au grand moment où le vice-roi a ouvert la bouche et a dit : 
 ,et tout a explosé. Toutes leurs justifications, en une seconde ”,אֲנִי יוֹסֵף“
se sont écroulées.

Un modèle pour nous
C’est un modèle de conduite pour chacun d’entre nous dans ce 

monde. Si ces grands hommes se sont dupés, c’est certainement notre 
cas ! Et nous devons être terrifiés, du jour où cela nous sera révélé, 
comme cela a été le cas des frères. Mais une fois que nous serons dans 



10  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

le Monde à venir, que D.ieu préserve, il sera trop tard pour nous 
améliorer.

Les ‘Hakhamim affirment que nous tous vivrons ce moment. 
Lorsque le grand Sage, Abba Cohen Bardla, lut cette paracha, quelle fut 
sa réaction ? ין אוֹי לָנוּ מִיּוֹם הַתּוֹכָחָה  Malheur à nous le grand“ – אוֹי לָנוּ מִיּוֹם הַדִּ
jour du Jugement dans le Monde à venir ! Hélas sur nous le grand jour 
des remontrances !” (Béréchit Rabba 93:10).

Abba Cohen nous explique que nous serons bien plus surpris que 
les frères. ה וְכַמָּ ה  מָּ כַּ אַחַת  וְאֶחָד עַל  אֶחָד  ל  כָּ וְיוֹכִיחַ  רוּךְ הוּא  בָּ דוֹשׁ  הַקָּ בוֹא  יָּ  À – לִכְשֶׁ
plus forte raison, bien plus que les frères de Yossef, serons-nous 
abasourdis, choqués et réduits à un silence terrifié lorsque Hachem 
viendra nous réprimander le Jour du Jugement.

Car toute notre vie, nous répétons : “Nous avons raison, nous 
avons raison et nous avons raison” dans tous les domaines de la vie ; 
dans nos relations aux autres, dans notre avodat Hachem, notre étude, 
nos mitsvot, notre activité professionnelle. Nous édifions ainsi des 
grattes-ciels de justifications. Et même si nous disons : nous avons tort, 
tort et tort, en réalité, nous pensons : nous avons raison, raison et 
encore raison. Mais un jour, lorsqu’on nous aura placés à l’arrière du 
corbillard et que nous entendrons ces termes : “Ani Hachem, Je suis 
Hachem !”, tout notre édifice s’effondrera totalement.

Visualiser le choc

C’est la raison pour laquelle tout ce récit figure dans notre 
paracha. Ce n’est pas uniquement pour son intérêt en soi – c’est 
également un prélude au Monde futur, une image du Yom Hadin qui 
nous attend tous. Lorsqu’un homme décède dans ce monde, un bilan 
final de son existence sera réalisé, et lorsque Hachem vous dira ; “’Haïm 
ou David, tu as été ceci ou cela”, et vous comprendrez ce qu’Il vise, vous 
serez totalement submergé et choqué. Toute votre vie, vous vous êtes 
dupés, vous vous êtes félicités et avez accusé d’autres personnes, 
jamais vous-même. ין ? Que répondrons-nous – אוֹי לָנוּ מִיּוֹם הַדִּ

C’est pourquoi les ouvrages sacrés nous enjoignent de temps à 
autre, de visualiser l’image du Maamad Hadin, c’est-à-dire le moment 
où vous comparaîtrez en jugement au tribunal céleste, devant le grand 
tribunal de justice.



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   11

Et éviter d’y penser aujourd’hui ne vous sera d’aucune aide. Car 
lorsque vous vous tiendrez devant Hachem, lors du jugement final le 
jour du Yom Hadin, ce moment redouté où Il dévoilera clairement vos 
arrière-pensées, “C’est la vérité à laquelle tu pensais” , vous ne serez 
pas en mesure de le renier. Ces deux termes : “Ani Hachem” feront 
tomber tous les édifices de vertu que vous avez édifiés dans votre esprit 
pendant 120 ans et en un instant, vous réaliserez que vous vous êtes 
trompé vous-même, que toutes vos excuses sont inexcusables et que 
vos justifications et réponses ne sont ni des justifications ni des 
réponses. Mais il sera trop tard.

Troisième partie : Vos erreurs cachées
L’homme a toujours raison

Ce conseil que nous découvrons dans les sefarim – de temps en 
temps, visualisez l’image du moment où vous serez appelé à 
comparaître devant le tribunal céleste, devant Hachem – est important, 
certes, mais insuffisant. Car un problème important ne disparaîtra pas : 
עֵינָיו ר בְּ רֶךְ אִישׁ יָשָׁ ל דֶּ  Aux yeux de l’homme, toutes ses voies paraissaient – כָּ
droites (Michlé 21:2). Le secret le plus difficile et le plus insaisissable 
qu’une personne devra découvrir consiste à découvrir la vérité sur soi-
même. Et même s’il pense la connaître – il pense comprendre ses 
motivations – en réalité, il en sait très peu.

Tout ceci tient à une seule raison : le cho’had, la corruption. Si un 
juge reçoit un cadeau de l’une des parties qui comparaissent devant lui 
pour être jugé, il est passoul pour juger et exercer le rôle de dayan ( juge 
rabbinique). Même un petit présent le disqualifie, car une fois qu’il a été 
corrompu, il ne voit plus le sujet clairement. Il s’imagine penser 
clairement, mais c’est impossible.

Auto-corruption
Mais savez-vous ce qu’est la plus grande corruption ? La 

corruption qui corrompt l’esprit plus que tout ? L’amour de soi. Nous 
nous aimons tous plus que tout et ainsi, tout le monde est corrompu ; 
un homme est corrompu par lui-même. Il s’aime trop et pense : “C’est 
moi qui ai raison.” Et peu importe ce qu’il dit, dans son cœur, c’est ce 
qu’il pense.



12  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

Prenons un homme qui sait tout sur le grand Jour de Jugement. Il 
suit le conseil des ouvrages sacrés et y pense de temps en temps ; il se 
rappelle qu’un jour, il se tiendra devant le Tribunal Céleste où toutes les 
excuses fondront face à la vérité. Il veut donc se juger maintenant, dans 
ce monde, afin de se préparer. Il veut déceler ses motivations et se 
changer avant qu’il ne soit trop tard, avant d’entendre les termes : “Ani 
Hachem !” Mais c’est impossible, car il a été acheté ; il a été corrompu 
par son amour de soi et de ce fait, il est incapable de reconnaître sa 
véritable nature.

Le ‘hidouch incroyable

À moins de commencer par cette hypothèse : “Je me trompe peut-
être.” C’est un immense ‘hidouch : douter de soi-même?! Soupçonner 
que l’on a peut-être tort ? Vous avez peut-être raison – cela peut arriver 
parfois – mais dès lors que vous admettez la possibilité que vous avez 
des motivations ultérieures, des midot cachées, un rayon de lumière 
pénètre dans votre néchama et vous touchez à quelque chose.

Mais c’est une proposition très difficile, car même si vous le dites, 
vous n’y croyez pas vraiment. Ainsi, la solution la plus pratique, la 
solution d’urgence, est d’entendre d’autres personnes vous le faire 
remarquer. Vous avez besoin de quelqu’un qui vous dise : “Tu as tort ! Et 
pas seulement dans ce cas. Tu as tort la majorité du temps !”

“Oh là là, je me trompe la majorité du temps ?!” Certains, lorsqu’ils 
entendent qu’ils ont tort, se mettent dans tous leurs états. “Ah, il dit 
que je fais erreur. Qu’en sait-il ?” Or, presque tout le monde est dans ce 
cas. Personne ne pense avoir tort.

Une épouse et un rabbin

C’est pourquoi le mariage est un bon début. Le mariage est 
important pour de nombreuses raisons, mais l’une des plus valables est 
la présence d’un conjoint qui relève vos défauts en permanence. 
Lorsque vous vous mariez, sous la ‘Houpa, tout semble très bien. Mais 
sachez que vous commencez une carrière où vous entendrez parler de 
vos défauts. Les deux conjoints sont très sympathiques, très bien. Mais 
bientôt, vous commencerez à vous critiquer. Elle commence à 
découvrir tous les défauts que vous cachiez soigneusement et elle se 
met à critiquer. Bien entendu, elle est diplomatique, elle le fait avec 
politesse et diplomatie, mais elle s’y met.



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   13

Et c’est une très bonne expérience ! Car qui d’autre vous le dira ? À 
la synagogue, personne ne vous dira rien. Vos amis à la synagogue ne se 
soucient pas assez de vous et le rabbin a peur de vous perdre. Il n’a pas 
tellement de fidèles et accueille chaque fidèle ; il est très content de 
vous voir. Que dira-t-il s’il repère un problème chez vous ? Rien, car il a 
besoin de vous. Vous n’entendrez donc aucune critique.

Bien sûr, si  vous passez votre temps à bavarder, il pourra vous 
faire une remarque, mais sans faire trop d’histoires, de peur que vous 
vous enfuyiez. Que se passe-t-il ? Au fil des années, votre conduite 
laisse de plus en plus à désirer .

Chasser des Juifs

J’ai pris un jour la parole dans ma synagogue, mon ancienne 
synagogue, il y a de longues années, sur la nécessité d’étudier. Et j’ai dit 
qu’il fallait veiller à apprendre à devenir un être humain respectable. Si 
vous n’assistez pas aux cours de Guémara, ai-je dit, vous mènerez votre 
existence comme un bœuf stupide, une vache qui se contente de 
manger de l’herbe et de remuer sa queue.

Savez-vous ce qui s’est passé ? Certains fidèles ont quitté ma 
synagogue pour se rendre dans la yéchiva voisine. Là, on les a accueillis 
à bras ouverts et ils n’ont entendu aucune critique, car une yéchiva n’a 
pas pour but d’éduquer les ba’alé batim. Ils sont contents lorsque des 
fidèles viennent prier dans leur synagogue. Mais on ne dit jamais un 
mot sur leurs défauts.

Heureusement que les épouses sont là

Donc, l’épouse est la meilleure option. Une femme avec une langue 
acérée ? Rien de mieux. Je ne dis pas que c’est amusant : prononcer une 
critique sincère est une perfection. C’est un art en voie de disparition ; 
et c’est également un art d’accepter la critique et cet art disparaît 
également. Mais que faire ? Nous devons nous améliorer et sommes 
prêts à faire appel à des amateurs pour nous critiquer. Et bien que nous 
soyons très amateurs dans notre acceptation des critiques, nous 
devons faire de notre mieux, car sans tokha’ha, sans critique, comment 
peut-on s’améliorer ? Ainsi, amusante ou non, la critique d’une épouse 
est idéale si vous êtes intéressé à vous préparer pour le Monde futur. Si 
vous avez une épouse qui vous critique, sachez que c’est une grande 
chance : vous avez un interlocuteur qui vous dit la vérité.



14  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

Et si vous n’êtes pas encore marié et vivez encore chez vos 
parents, considérez que vous avez de la chance d’avoir des parents qui 
vous critiquent. Vous devez avoir le sentiment d’être un enfant 
chanceux. Et espérez obtenir une épouse qui reprendra ce rôle. Vous 
serez un homme chanceux.

Tout le monde a besoin d’une Rosie

Je vous relate une petite histoire. J’ai connu un jour un homme 
riche – admettons qu’il s’appelait ‘Haïm- et toute la ville avait peur de 
lui. Lorsque ‘Haïm ouvrait la bouche, il ne cessait pas de parler. Il parlait 
sans arrêt, car l’argent fait parler. Il était le propriétaire de la ‘hévra 
kadicha et donnait beaucoup d’argent à la tsédaka. C’était le patron de 
la ville. Il était président de la grande synagogue. Il occupait tous les 
postes-clés. Personne dans la ville ne pouvait le critiquer. Si vous lui 
indiquiez une faille, vous étiez fini. Il vous fallait quitter la ville.

Il n’y avait qu’un seul rayon de soleil : Rosie. Son épouse, Rosie, 
était la seule qui pouvait s’exprimer contre lui. Et elle n’y manqua pas.

Un jour, au terme d’une litanie de critiques de Rosie, un émissaire 
frappa à la porte pour s’entretenir avec ‘Haïm. Il parlait avec déférence 
à ‘Haïm, qu’il écoutait attentivement. ‘Haïm donnait des conseils à son 
interlocuteur sur la manière de diriger des institutions de Torah et son 
interlocuteur l’écoutait respectueusement.

Après le départ de l’homme, il se tourna vers sa femme. “Rosie”, 
dit-il, “tout le monde me respecte et me demande conseil. Tu es la 
seule à ne pas me respecter.”

Il me confia cette histoire plus tard et je ne pouvais rien lui 
répondre. Mais je pensais : “Tu as de la chance d’avoir une Rosie aux 
alentours, d’avoir quelqu’un pour te dire la vérité.” Car en vérité, tout le 
monde a besoin d’une Rosie

Au-delà de l’épouse

Mais ce n’est pas suffisant. Car qui dit que votre épouse est une 
experte ? Elle s’imagine peut-être des défauts qui ne sont pas réels. Et 
vous imaginez peut-être des défauts chez elle, qui ne sont pas présents. 
Dans l’ancien temps, à l’époque du Premier Temple, il existait un 
remède : les prophètes. Les prophètes disaient la vérité sans détour. La 
vérité était énoncée comme le tranchant d’un couteau. Et les gens se 



Torat Avigdor : Paracha Vayigach   15

rendaient chez le navi pour entendre des critiques. C’était une 
merveilleuse époque .

Mais que faire aujourd’hui ? On doit s’entraîner pour s’abaisser, 
pour s’humilier et pour chercher les critiques. Le ‘Hovot Halévavot 
l’affirme dans le Chaar Haknia : כְנָע  Une personne qui fait preuve – הַנִּ
d’humilité, הַחָכְמָה יג  לְהַשִּׂ  .est plus encline à acquérir de la sagesse – קָרוֹב 
כוֹ אַחֲרֵי הַחֲכָמִים הַמְשָׁ  car elle est attirée par l’homme sage. Un homme – בְּ
qui n’est pas arrogant, qui est disposé à écouter, est celui qui : קָרוֹב 
יג הַחָכְמָה  proche d’acquérir la ‘hokhma. Et entre autres,  la ‘hokhma ,לְהַשִּׂ
de vous connaître.

Le roi Chlomo l’affirme : ים  l’oreille qui écoute la – אֹזֶן שׁמַֹעַת תּוֹכַחַת חַיִּ
remontrance, la critique de la vie, לִין תָּ חֲכָמִים  קֶרֶב   résidera parmi les – בְּ
sages (Michlé 15:31). En d’autres termes, si un homme est doté d’une 
oreille favorable à la critique, il accueille favorablement les paroles du 
sage, se rend dans des lieux où on relève ses défauts, ses motivations, 
des choses qu’il n’avait jamais soupçonnées en lui.

Entendre la vérité
Je l’ai vécu. Je n’étais pas un soumis et n’avais pas de אֹזֶן שׁמַֹעַת, mais 

j’étudiais dans une yéchiva en Europe où c’était l’attitude attendue de 
tous. Un jour, mon maître, Rav Avraham (Grodzinsky) me convoqua 
dans son bureau et pointa quelque chose chez moi. Il vit clair dans mon 
jeu et me révéla un secret sur moi-même. Je ne vais pas vous révéler de 
quoi il s’agit, mais il avait vu juste.

Et c’est l’un des seuls moyens de connaître la vérité sur soi – 
lorsque vous l’entendez de la part des autres. C’est le moyen de 
s’améliorer. C’est le seul moyen ; autrement, vous resterez identique 
toute votre vie.

En réalité, vous vous dégraderez, car un homme doit écouter : מַע  שְׁ
רָאֵל  .C’est l’attitude fondamentale d’un Juif. Un Juif doit être à l’écoute .יִשְׂ
Car le seul moyen de devenir quelqu’un consiste à entendre d’une autre 
personne ce qu’il doit corriger, et s’intéresser à des moyens de 
s’améliorer. Et ce n’est possible qu’en écoutant le daat Torah toute votre 
vie !

Passez un excellent Chabbath !



16  Torat Avigdor : Paracha Vayigach 

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Apprendre la vérité sur nous-mêmes

Dans notre paracha, les tribus ont affronté la vérité 
saisissante à leur sujet, et toutes leurs 
autojustifications se sont effondrées en l'espace 
d'un instant, lorsqu'ils ont entendu l'aveu de Yossef : 
"Ani Yossef." Nous vivrons tous un moment similaire 
lorsque nous entendons "Ani Hachem" et toutes nos 
justifications dans la vie deviendront évidentes. 
Nous pouvons nous protéger en étudiant le Chaar 
Haknia du 'Hovot Halévavot et en étant réceptifs à 
l'écoute des critiques. Cette semaine, bli néder, je 
consacrerai au moins cinq minutes par jour à 
étudier le Chaar Haknia du 'Hovot Halévavot. 

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8VB3


