3N e

972 5% n AN A NN

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

@l

Gratte-ciels en ruine

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A'RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J «POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL »  \_
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV [SRAEL BEN RACHEL »

'VOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE
OU DANS LES COMMERCES DE VOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER
PAR E-MAIL A YOS AMIS, EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE! r

POUR SABONNER ET LE RECEVOIR PAR EMAIL: FRANCAIS@TORASAVIGDOR.ORG
POUR LES SPONSORISATIONS OU TOUTES AUTRES DEMANDES D'INFORMATIONS:
TAEUROPE®DTORASAVIGDOR.ORG




Wil nw:lb
AVEC

R AVIGDORMILLER 7T"L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Gratte-ciels en ruine

Table des matiéres
Premiére partie : La faute cachée des freéres
Deuxiéme partie : Lerreur cachée de l'humanité
Troisiéme partie : Vos erreurs cachées

Premiere partie : La faute cachée des freres

Le dangereux informateur

Lorsque je vivais en Europe, je discutais une fois avec un ancien
mélamed (enseignant de Kodech aupres des jeunes enfants) dans la ville
ou je résidais et il me confiait des récits de sa jeunesse. 1l me décrivit,
entre autres, la facon dont la communauté juive traitait le cas des
mossrim, les délateurs, a cette époque.

Sachez que le gouvernement cherchait constamment des moyens
de tourmenter les Juifs en instaurant des lois injustes ; et si quelquun
transgressait 'une de ces lois, il pouvait étre mis a mort. Et donc le
mosser — le Juif prét a informer le gouvernement contre ses freres juifs
- était considéré comme un péril sérieux pour les Juifs. Nous le
mentionnons chaque jour : mpn MR 5% mrwYEN. Cest une priere
particuliere contre les malchinim, les informateurs du gouvernement.

Noyade dans le Mikvé

Cet ancien melamed se souvenait dans sa jeunesse d'un mosser qui
vivait dans la localité voisine de Verneh - d'ou sont originaires les

2 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



célebres freres Warner, qui étaient de la méme famille que ce mosser -
et il fut décidé de se débarrasser de lui.

Cet homme se rendait la veille de Chabbath au mikvé, et ils le
noyerent dans le bassin du mikvé. Telle était la décision des Juifs locaux.
Ils réfléchirent a plusieurs options et déciderent que celle-ci était la
meilleure solution. Que faire ? Il fallait sauver le peuple juif. C’était une
situation de pikoua’h néfech, un danger de mort.

Sachez que ce n'était pas uniquement une tradition européenne
de I'époque médiévale ; c'’était la procédure d’une nation juive ancienne ;
on ne pouvait laisser un fauteur de troubles agir a sa guise. Sil
constituait un danger pour le peuple juif, il fallait sen occuper. Et une
situation d'urgence nécessite une solution d'urgence.

Yossef : un péril
Et cest ce qui se produisit avec Yossef Hatsadik. Car cette
question taraude chacun d’'entre nous. Pourquoi les freres de Yossef lui
étaient-ils tellement opposés ? Cest une énigme pour tout le monde.
inix w7 - Ils le détestaient ! (Béréchit 37:4). Leur haine était si
profonde quils voulaient se défaire de lui et le tuer. Comment
pouvaient-ils envisager une telle option ? C'étaient des tsadikim.

La réponse est notre sujet de discussion : ils le considéraient
comme un sérieux péril pour la famille. Apres tout, c’était tres étrange :
il se rendait toujours chez son pere pour lui faire des rapports négatifs ;
il décelait continuellement des défauts dans la conduite de ses freres,
qu’il signalait toujours a leur pere.

Le foyer de nos Avot était un modele d’humilité : personne dans
cette famille ne se préoccupait de gloire ou ne cherchait le pouvoir. Et
soudain, dans ce foyer humble, les freres virent grandir un serpent : un
jeune frere disposé a se rendre chez le pere avec des rapports destinés
a salir la réputation de ses freres. De ce fait, ces dernieres
commencerent a soupgconner Yossef de se préparer un jour a prendre
la téte de la famille.

Il avait également des réves de grandeur, des fantasmes de devenir
remarquable ! “Jai eu une vision la nuit, indiquant que vous vous
incliniez tous devant moi” Or, nous savons que, tres souvent, un réve
nocturne advient dans le sillage de certains sujets auxquels on a pensé
pendant la journée. Si vous y pensez trop pendant la journée, vous en

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 3



révez la nuit. “ Ce réve ou nous nous inclinons, se dirent les freres ?
Cela indique que toute la journée, ces idées, ces espoirs et ces projets
de nous soumettre a lui et de nous controler l'accompagnent.”

Accomplir les réves
En outre, il nous raconte ses réves ! Pourquoi ? Qu'il se les garde
pour lui. Il se prend pour un prophete ! Il dépeint ses ambitions sous
forme de prophétie. Autrement, il ne nous les raconterait pas ; en effet,
il croit implicitement a ses réves.

Cela se produisit une fois : “Vous allez tous vous incliner devant
moi !” Puis le scénario se répéta. “Vous allez tous me servir, y compris
votre pere ! “A leurs yeux, cétait un faux prophéte, un homme qui
poursuivait ses ambitions.

Un jeune frere peut-il espérer prendre un jour le controle de ses
freres ainés ? Il a un seul moyen a sa disposition : les élections a la
romaine. Savez-vous comment les Romains élisaient leur nouvel
empereur ? A coups de poignard.

En dautres termes, il devait assassiner ses freres ainés, puis
semparer de tout. Absolument, c'est ce que Yossef projetait. Une vipere
grandissait en leur sein, un péril pour l'avenir de ce grand peuple saint.
Qu'adviendra-t-il de nous ? Il détruira la famille au nom de
l'accomplissement de ses “réves”, de ses ambitions grandioses ! Un
prophete est tenu de faire tout son possible pour que sa prophétie se
réalise. En conséquence, ce prophete autodéclaré était un péril pour
I'avenir de la famille.

Les régles du Beth Din

Les freres se réunirent et débattirent longuement de la situation.
La Torah ne nous fournit pas tous les détails, mais ils ont réfléchi et
débattu pendant un long moment ! Comment traiter son cas ? Apres
avoir passé en revue toutes les options, ils conclurent quil ne s’agissait
pas simplement d’une rivalité de freres ; il s'agissait de se sauver, c'était
une situation de pikoua’h néfech. De ce fait, le ceeur lourd, ils déciderent
que c'était leur devoir, quelle que soit la difficulté, de se débarrasser de
lui. Ils n'avaient pas d’autre alternative : soit le tuer, soit se faire tuer.

Et leur réflexion aboutit a une décision de Torah, un psak halakha :
0% oawn 73109 X270 - Si vous savez que quelqu’un s'appréte a vous
tuer, vous n'attendez pas quil pointe son arme sur vous avant de

4 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



commencer a vous défendre. Vous mettez votre réveil tot le matin,
avant quil ne se réveille, et vous le tuez en premier ! (Sanhédrin 72a). Ils
n'étaient donc pas préts a rester les bras croisés et a laisser ce petit
comploteur réaliser ses réves, sur leur cadavre.

Les fréres vertueux
Parvenus a la conclusion que c'était une mitsva de le tuer, ils
étaient cent pour cent certains d’avoir pris une décision vertueuse. Si
vous avez le moindre doute, allez-vous décréter une telle sentence sur
un frere ? Il faut donc affirmer qu'ils étaient convaincus d’étre dans leur
droit.

Mais au dernier moment, par compassion, ils ne mirent pas la
sentence a exécution. Ils décidérent qu'ils pourraient sauver leur peau
sans le tuer, en le vendant comme esclave. Un esclave, autrefois, n'était
pas un homme tres ambitieux. Labolitionnisme n'existait pas a 'époque,
et I'on était esclave a vie. Une fois vendu et exporté du pays, il était fini ;
il ne constituait plus aucun danger.

Les freres de Yossef n'ont nullement regretté leur action. Ils
étaient persuadés davoir suivi la bonne procédure. En vérité, ils
pensaient que l'exécution était la meilleure option, mais dans un
moment de faiblesse, ils avaient cédé, peut-étre en raison de certaines
considérations, et c'est pourquoi ils étaient préts a le vendre en esclave.
Mais ils étaient absolument convaincus de leur bon droit. Ils avaient le
ceeur lourd, bien slir - Yossef était apres tout leur proche- mais ils
avaient fait leur devoir, en dépit de la difficulté. Ils n'avaient aucun
regret.

Tout s’écroule

Notre paracha, Vayigach, a lieu de nombreuses années plus tard,
lorsque les fréres sont descendus en Egypte pour acheter du blé. IIs se
tiennent devant le vice-roi, tentant de le persuader de leurs bonnes
intentions et de leur innocence. Ils s'inclinent devant lui et I'implorent
d’avoir pitié d'eux.

Puis, soudain, il ouvre la bouche et déclare : 707” 22X - Je suis Yossef
(ibid. 45:4).

Yossef ?! Quel Yossef ?! Comment ?!

Soudain, ils ressentirent l'effet d'un coup de foudre. C'était bien
leur Yossef ! Cest un prince et ils s'inclinent devant lui. Ils réaliserent

Torat Avigdor : Paracha Vayigach B)



qu’il était véritablement prophete, que ce qu'il avait prédit s'était réalisé,
et ils furent tellement submergés d’émotion que : NYY PIK 1927 K91 - ils
ne furent méme pas en mesure de répondre (ibid. 45:3). Lorsque Yossef
prononga ces deux mots : “qpi” "X, ils resterent bouche bée ; ils ne
furent pas en mesure de répondre.

Pourquoi n'ont-ils pas été capables de répondre ? Car ils n'avaient
rien a répondre ! Toutes leurs excuses et leurs explications, un bel
édifice de justification, seffondrerent.

Autojustification

Lorsque vous vous disputez avec votre épouse, la premiere heure,
vous étes mal a l'aise. Une heure plus tard, alors qu'elle est partie au
travail, vous avez le sentiment d’avoir raison. Deux heures plus tard,
vous étes certain d’avoir raison. Plus le temps passe, plus vous avez
raison. Au bout d'une semaine, vous avez déja construit un gratte-ciel
de justifications. En effet, un étre humain se justifie constamment. Telle
est la nature humaine.

Mais pour les freres de Yossef, cette situation ne dura pas une
semaine, ni méme un mois ou une année. Cela dura vingt-deux ans ! En
d’autres termes, pendant plus de vingt ans, les freres avaient justifié
leur décision, construisant et fortifiant cette construction
moralisatrice. Et c’était devenu un bel édifice ! Un gratte-ciel de vertu !
Ils avaient absolument raison ! Et ils étaient vertueux ! 100% vertueux !

Mais en entendant ces deux mots : “qD1 72X tout leur édifice
seffondra dans la poussiere. IIs avaient mille réponses ! Mais ils se
rendirent compte en un instant que les réponses étaient dénuées de
valeur ; ces justifications nauraient pas tenu a la lumiere de la vérité.

Car lorsque Yossef ouvrit soudain la bouche et annonga : “qD1” 7§,
ils tomberent a la renverse. Soudain, ils découvrirent quil était un
prophete, choisi par Hachem. Ils s'étaient inclinés devant lui a deux
reprises, tout comme Yossef l'avait prophétisé autrefois. Et ils en
avaient ri. “Nous devons nous présenter devant toi et nous incliner
devant toi ?!” Ils avaient ri de lui, et désormais, ils voyaient que cela
s’était réalisé. Ils constaterent que la raison de cette opposition n'était
pas le grand édifice de justification vertueuse, d’autodéfense, pour
échapper au projet de Yossef. IIs nourrissaient des motivations plus
cachées. Et toutes leurs délibérations n'étaient qu'une illusion. Les
freres s'étaient involontairement trompés eux-mémes.

6 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



Deuxieme partie . L'erreur cachée de
'humanité

Le secret de Polichinelle

Avec ce récit, nous touchons a l'un des grands secrets de la Torah
et d'une vie réussie dans ce monde.

Vous vous interrogez : si clest un grand secret, comment suis-je au
courant ? Réponse : on me l'a expliqué. Javais de remarquables Maitres
a Slabodka, qui me l'ont confié. Je vais vous partager ce secret, alors
écoutez attentivement.

Mes Maitres citaient l'Alter de Slabodka, qui évoquait des
mouvements qui révolutionnaient le monde a son époque. Il expliqua
lidée répandue que tous les nouveaux mouvements dans le monde
sont créés dans le sillage d'une idée ou d'un idéal inspirant. Un homme
a pensé, par exemple, a une nouvelle idée, qui lui semble parfaitement
vertueuse, et décide que cette conception doit étre suivie, et dans ce
sillage, il crée un mouvement.

La plaisanterie de UAlter

L’Alter, que son mérite soit béni, réfuta cette idée. “Tous les
mouvements créés dans le monde, dit-il, 'ont été en raison d'un certain
défaut de caractere” A titre de plaisanterie, pour véhiculer son idée, il
affirma que le créateur du mouvement végétarien était un homme qui
possédait un restaurant ‘halavi. 1l était le propriétaire d’'un restaurant
lacté et pour stimuler les affaires, il créa un mouvement dénongant
I'abattage des animaux.

Mais le ‘hidouch du Alter va plus loin : cet homme ignorait la raison
qui le poussa a faire ce choix ! Il ignorait qu'il agissait ainsi dans son
propre intérét, pour largent. Il était sinceérement convaincu dagir
lechem Chamayim, pour le principe.

Soyez tres attentifs a cette plaisanterie, car elle résume l'un des
grands secrets de I'histoire : pas uniquement l'histoire du monde, mais
celle de nos vies privées. Rien n'est décidé avec le pur sékhel, une pure
rationalité. Une certaine motivation ultérieure sert toujours de
catalyseur. Cela peut étre la colere, la vengeance, la jalousie, le désir de
gloire ou de pouvoir, ou encore la paresse ou une autre inclination.

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 7



Catalyseurs de caractére
Parmi les nations du monde, il n'y a rien a dire. Méme les plus
grands événements, les plus grandes décisions sont prises en raison de
défauts de caractere. S'il y a eu une guerre pour se libérer du roi George
et de ses impOts, ne croyez pas que cétait la seule raison. Des
motivations totalement différentes ont déclenché cette guerre : des
traits de caractere, des défauts.

Lorsque George Washington rassembla ses troupes pour traverser
le Delaware, jignore s'il passa des heures a analyser ses motivations.
Cétaient des tétes briilées, des hommes a la recherche de gloire, entre
autres. Toute la guerre n'a pas eu pour origine I'idéalisme.

Attention, je n'accuse pas notre pays d'étre entré en guerre, car
parfois, il faut mener des guerres. Je ne dis pas que le pacifisme est un
principe - méme le pacifisme, sachez-le, est le résultat de défauts. Il se
peut quils aient eu de tres bonnes raisons de mener cette guerre
dindépendance. Mais c'est néanmoins le grand secret - tout est le
résultat d'un défaut de caractere caché.

Tout le monde est doté de défauts

Nous apprenons, dans la paracha de cette semaine, que ce secret
est un axiome dans la vie, que personne n'est a I'abri de ce mal. Tout le
monde, méme les meilleurs, commet des erreurs en raison de traits de
caractere. Les douze tribus étaient des tsadikim parfaits, des hommes
de grande envergure. Ce récit figure dans la Torah et il nous sert de
modele sur la maniere de penser de 'homme : des justifications lui
traversent toujours l'esprit.

Car lorsque l'idée qu'il y avait un probléme commenga a effleurer
leur esprit - avant que Yossef ne se dévoile, ils sentirent que des
problemes se profilaient a I'horizon - compte tenu de la conduite tres
sévere du vice-roi et de ses exigences a leur égard, ils commencerent a
soupgonner que Hachem les punissait. Ils dirent : Jiy NX R¥n DPORA
P72y - “Hachem a découvert notre crime, p7u¥) In - Comment
pouvons-nous nous justifier ?” (ibid. 44:16), mais ils ne reconnurent pas
la vérité a leur sujet.

L'explication juste
Jattire votre attention sur une Guémara intéressante.
Bien avant cette fameuse rencontre avec Yossef, ils dirent : i
P10¥3 - “Comment pouvons-nous justifier?” On aurait dit quils

8 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



admettaient leur erreur : “Nous n'avons aucun moyen de justifier ce que
nous avons commis !” Mais la Guémara (Chabbath 105a) dit a ce sujet :
P03 est un notrikon, a savoir que chaque lettre fait référence a une
idée. Le noun signifie : 1mKX 07313 - Nous sommes les bons. Le tsadik
signifie : 1MN P1¥- nous sommes vertueux. Le tet signifie : oMimw
MR - nous sommes purs. Le daled signifie 1MX 0’37 - nous sommes
innocents. Et le kouf fait référence a 1MY WiTp - nous sommes saints.

Quest-ce que cela signifie ? Si vous récitez un vidoui, une
confession, quelle est la place de toutes ces justifications ? Mais d’apres
moi, la Guémara affirme que lorsquils ont dit : “Hachem, comment
pouvons-nous justifier devant Toi ?” Ils s'autojustifiaient !

Confession pieuse

Cela ressemble a un Juif pieux de Yom Kippour qui récite Al ‘het. 1l
commence a énumérer la longue liste des fautes, ou il admait avoir
commis l'adultére, avoir travaillé le Chabbath et commis un meurtre ;
tout ce qui est mentionné dans la liste. Or, il sait quil n'a commis
aucune de ces transgressions. Il a certainement un bon sentiment de
n'avoir pas commis cette longue liste de fautes.

IIs disent donc : “Nous avons fauté vénekhnim anakhnou, et nous
sommes plutdét bien. Nous avons fauté et tehorim anakhnou, nous
sommes plutdt purs. Nous avons réalisé une mitsva, nous voulions nous
défaire de lui. Comment pouvons-nous justifier notre action ? Dakim
anakhnou, nous sommes innocents.”

La Guémara nous dit : détrompez-vous, ils n'ont pas admis leur
erreur de maniere aussi limpide. Dans tout leur aveu, ils n'ont pas
vraiment admis quiils ont mal agi. IIs I'ont fait de mani¢re mécanique.
Un Juif est tenu de s’accuser, absolument, donc, c'est ce quiils ont fait.
Mais au fond d’eux, ils avaient encore le sentiment d’avoir raison.

Jusqu'au grand moment ot le vice-roi a ouvert la bouche et a dit :
“aoi 2R, et tout a explosé. Toutes leurs justifications, en une seconde,
se sont écroulées.

Un modéle pour nous
Cest un modele de conduite pour chacun dentre nous dans ce
monde. Si ces grands hommes se sont dupés, c'est certainement notre
cas ! Et nous devons étre terrifiés, du jour ou cela nous sera révélé,
comme cela a été le cas des freres. Mais une fois que nous serons dans

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 9



le Monde a venir, que D.ieu préserve, il sera trop tard pour nous
améliorer.

Les ‘Hakhamim affirment que nous tous vivrons ce moment.
Lorsque le grand Sage, Abba Cohen Bardla, lut cette paracha, quelle fut
sa réaction ? fM2iRT OPPn 19 7K A0 OPnH 19 %Ik - “Malheur 4 nous le grand
jour du Jugement dans le Monde a venir ! Hélas sur nous le grand jour
des remontrances !” (Béréchit Rabba 93:10).

Abba Cohen nous explique que nous serons bien plus surpris que
les fréres. mma1 A3 NAR YV TRT NN 53 mIPT RIT T2 WiTpa Kivwah - A
plus forte raison, bien plus que les freres de Yossef, serons-nous
abasourdis, choqués et réduits a un silence terrifié lorsque Hachem
viendra nous réprimander le Jour du Jugement.

Car toute notre vie, nous répétons : “Nous avons raison, nous
avons raison et nous avons raison” dans tous les domaines de la vie ;
dans nos relations aux autres, dans notre avodat Hachem, notre étude,
nos mitsvot, notre activité professionnelle. Nous édifions ainsi des
grattes-ciels de justifications. Et méme si nous disons : nous avons tort,
tort et tort, en réalité¢, nous pensons : nous avons raison, raison et
encore raison. Mais un jour, lorsqu'on nous aura placés a larriere du
corbillard et que nous entendrons ces termes : “Ani Hachem, Je suis
Hachem !”, tout notre édifice s'’effondrera totalement.

Visualiser le choc

Cest la raison pour laquelle tout ce récit figure dans notre
paracha. Ce n'est pas uniquement pour son intérét en soi - cest
également un prélude au Monde futur, une image du Yom Hadin qui
nous attend tous. Lorsquun homme décede dans ce monde, un bilan
final de son existence sera réalisé, et lorsque Hachem vous dira ; ““Haim
ou David, tu as été ceci ou cela’, et vous comprendrez ce qu'll vise, vous
serez totalement submergé et choqué. Toute votre vie, vous vous étes
dupés, vous vous étes félicités et avez accusé dautres personnes,
jamais vous-méme. 771 OPn 17 7iX - Que répondrons-nous ?

C'est pourquoi les ouvrages sacrés nous enjoignent de temps a
autre, de visualiser I'image du Maamad Hadin, cest-a-dire le moment
ou vous comparaitrez en jugement au tribunal céleste, devant le grand
tribunal de justice.

10 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



Et éviter d'y penser aujourdhui ne vous sera d'aucune aide. Car
lorsque vous vous tiendrez devant Hachem, lors du jugement final le
jour du Yom Hadin, ce moment redouté ou Il dévoilera clairement vos
arriere-pensées, “C'est la vérité a laquelle tu pensais” , vous ne serez
pas en mesure de le renier. Ces deux termes : “Ani Hachem” feront
tomber tous les édifices de vertu que vous avez édifiés dans votre esprit
pendant 120 ans et en un instant, vous réaliserez que vous vous étes
trompé vous-méme, que toutes vos excuses sont inexcusables et que
vos justifications et réponses ne sont ni des justifications ni des
réponses. Mais il sera trop tard.

Troisieme partie : Vos erreurs cachees

L'homme a toujours raison

Ce conseil que nous découvrons dans les sefarim - de temps en
temps, visualisez limage du moment ou vous serez appelé a
comparaitre devant le tribunal céleste, devant Hachem - est important,
certes, mais insuffisant. Car un probléme important ne disparaitra pas :
PPYI W7 WK 77793 - Aux yeux de homme, toutes ses voies paraissaient
droites (Michlé 21:2). Le secret le plus difficile et le plus insaisissable
qu'une personne devra découvrir consiste a découvrir la vérité sur soi-
méme. Et méme s'il pense la connaitre - il pense comprendre ses
motivations - en réalité, il en sait tres peu.

Tout ceci tient a une seule raison : le cho’had, la corruption. Si un
juge recoit un cadeau de l'une des parties qui comparaissent devant lui
pour étre jugé, il est passoul pour juger et exercer le role de dayan (juge
rabbinique). Méme un petit présent le disqualifie, car une fois qu'il a été
corrompu, il ne voit plus le sujet clairement. Il simagine penser
clairement, mais c'est impossible.

Auto-corruption
Mais savez-vous ce qu'est la plus grande corruption ? La
corruption qui corrompt l'esprit plus que tout ? Lamour de soi. Nous
nous aimons tous plus que tout et ainsi, tout le monde est corrompu ;
un homme est corrompu par lui-méme. Il s'aime trop et pense : “Clest
moi qui ai raison.” Et peu importe ce qu’il dit, dans son cceur, cest ce
qu’il pense.

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 1



Prenons un homme qui sait tout sur le grand Jour de Jugement. Il
suit le conseil des ouvrages sacrés et y pense de temps en temps ; il se
rappelle qu'un jour, il se tiendra devant le Tribunal Céleste ou toutes les
excuses fondront face a la vérité. Il veut donc se juger maintenant, dans
ce monde, afin de se préparer. Il veut déceler ses motivations et se
changer avant qu’il ne soit trop tard, avant d’entendre les termes : “Ani
Hachem !” Mais cest impossible, car il a été acheté ; il a été corrompu
par son amour de soi et de ce fait, il est incapable de reconnaitre sa
véritable nature.

Le ‘hidouch incroyable

A moins de commencer par cette hypothése : “Je me trompe peut-
étre” C'est un immense ‘hidouch : douter de soi-méme?! Soupconner
que l'on a peut-étre tort ? Vous avez peut-étre raison - cela peut arriver
parfois — mais des lors que vous admettez la possibilité que vous avez
des motivations ultérieures, des midot cachées, un rayon de lumiere
pénetre dans votre néchama et vous touchez a quelque chose.

Mais c’est une proposition tres difficile, car méme si vous le dites,
vous ny croyez pas vraiment. Ainsi, la solution la plus pratique, la
solution durgence, est dentendre dautres personnes vous le faire
remarquer. Vous avez besoin de quelqu'un qui vous dise : “Tu as tort ! Et
pas seulement dans ce cas. Tu as tort la majorité du temps !”

“Oh la 13, je me trompe la majorité du temps ?!” Certains, lorsqu’ils
entendent quils ont tort, se mettent dans tous leurs états. “Ah, il dit
que je fais erreur. Qu'en sait-il ?” Or, presque tout le monde est dans ce
cas. Personne ne pense avoir tort.

Une épouse et un rabbin

Cest pourquoi le mariage est un bon début. Le mariage est
important pour de nombreuses raisons, mais I'une des plus valables est
la présence dun conjoint qui releve vos défauts en permanence.
Lorsque vous vous mariez, sous la ‘Houpa, tout semble tres bien. Mais
sachez que vous commencez une carriere ot vous entendrez parler de
vos défauts. Les deux conjoints sont tres sympathiques, tres bien. Mais
bientdt, vous commencerez a vous critiquer. Elle commence a
découvrir tous les défauts que vous cachiez soigneusement et elle se
met a critiquer. Bien entendu, elle est diplomatique, elle le fait avec
politesse et diplomatie, mais elle s'y met.

12 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



Et cest une trés bonne expérience ! Car qui d’autre vous le dira ? A
la synagogue, personne ne vous dira rien. Vos amis a la synagogue ne se
soucient pas assez de vous et le rabbin a peur de vous perdre. Il n’a pas
tellement de fideles et accueille chaque fidele ; il est tres content de
vous voir. Que dira-t-il §'il repere un probleme chez vous ? Rien, car il a
besoin de vous. Vous n'entendrez donc aucune critique.

Bien sir, si vous passez votre temps a bavarder, il pourra vous
faire une remarque, mais sans faire trop dhistoires, de peur que vous
vous enfuyiez. Que se passe-t-il ? Au fil des années, votre conduite
laisse de plus en plus a désirer .

Chasser des Juifs

Jai pris un jour la parole dans ma synagogue, mon ancienne
synagogue, il y a de longues années, sur la nécessité d'étudier. Et jai dit
quiil fallait veiller a apprendre a devenir un étre humain respectable. Si
vous n'assistez pas aux cours de Guémara, ai-je dit, vous menerez votre
existence comme un beeuf stupide, une vache qui se contente de
manger de 'herbe et de remuer sa queue.

Savez-vous ce qui s'est passé¢ ? Certains fideles ont quitté ma
synagogue pour se rendre dans la yéchiva voisine. La, on les a accueillis
a bras ouverts et ils n'ont entendu aucune critique, car une yéchiva n’a
pas pour but d’éduquer les ba'alé batim. Ils sont contents lorsque des
fideles viennent prier dans leur synagogue. Mais on ne dit jamais un
mot sur leurs défauts.

Heureusement que les épouses sont la

Donc, I'¢pouse est la meilleure option. Une femme avec une langue
acérée ? Rien de mieux. Je ne dis pas que c'est amusant : prononcer une
critique sincere est une perfection. Cest un art en voie de disparition ;
et c'est également un art daccepter la critique et cet art disparait
également. Mais que faire ? Nous devons nous améliorer et sommes
préts a faire appel a des amateurs pour nous critiquer. Et bien que nous
soyons tres amateurs dans notre acceptation des critiques, nous
devons faire de notre mieux, car sans tokha’ha, sans critique, comment
peut-on s'améliorer ? Ainsi, amusante ou non, la critique d'une épouse
est idéale si vous étes intéressé a vous préparer pour le Monde futur. Si
vous avez une épouse qui vous critique, sachez que c’est une grande
chance : vous avez un interlocuteur qui vous dit la vérité.

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 13



Et si vous nétes pas encore marié et vivez encore chez vos
parents, considérez que vous avez de la chance d’'avoir des parents qui
vous critiquent. Vous devez avoir le sentiment détre un enfant
chanceux. Et espérez obtenir une épouse qui reprendra ce role. Vous
serez un homme chanceux.

Tout le monde a besoin d’'une Rosie

Je vous relate une petite histoire. J'ai connu un jour un homme
riche - admettons qu'il s'appelait ‘Haim- et toute la ville avait peur de
lui. Lorsque ‘Haim ouvrait la bouche, il ne cessait pas de parler. Il parlait
sans arrét, car l'argent fait parler. Il était le propriétaire de la ‘hévra
kadicha et donnait beaucoup d’argent a la tsédaka. C'était le patron de
la ville. Il était président de la grande synagogue. Il occupait tous les
postes-clés. Personne dans la ville ne pouvait le critiquer. Si vous lui
indiquiez une faille, vous étiez fini. Il vous fallait quitter la ville.

Il n'y avait qu'un seul rayon de soleil : Rosie. Son épouse, Rosie,
était la seule qui pouvait sexprimer contre lui. Et elle n'y manqua pas.

Un jour, au terme d'une litanie de critiques de Rosie, un émissaire
frappa a la porte pour sentretenir avec ‘Haim. Il parlait avec déférence
a ‘Haim, qu'il écoutait attentivement. ‘Haim donnait des conseils a son
interlocuteur sur la maniere de diriger des institutions de Torah et son
interlocuteur I'écoutait respectueusement.

Apres le départ de 'homme, il se tourna vers sa femme. “Rosie”,
dit-il, “tout le monde me respecte et me demande conseil. Tu es la
seule a ne pas me respecter.

Il me confia cette histoire plus tard et je ne pouvais rien lui
répondre. Mais je pensais : “Tu as de la chance d’avoir une Rosie aux
alentours, d’avoir quelqu'un pour te dire la vérité” Car en vérité, tout le
monde a besoin d'une Rosie

Au-dela de Uépouse

Mais ce n'est pas suffisant. Car qui dit que votre épouse est une
experte ? Elle s'imagine peut-étre des défauts qui ne sont pas réels. Et
vous imaginez peut-étre des défauts chez elle, qui ne sont pas présents.
Dans l'ancien temps, a I'époque du Premier Temple, il existait un
remede : les prophetes. Les prophetes disaient la vérité sans détour. La
vérité était énoncée comme le tranchant d’'un couteau. Et les gens se

14 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



rendaient chez le mavi pour entendre des critiques. C'était une
merveilleuse époque .

Mais que faire aujourd’hui ? On doit sentrainer pour sabaisser,
pour shumilier et pour chercher les critiques. Le ‘Hovot Halévavot
laffirme dans le Chaar Haknia : Y3230 - Une personne qui fait preuve
d’humilité, mnana Pwn 21 - est plus encline a acquérir de la sagesse.
O'RIND MR 12WnN3a - car elle est attirée par 'homme sage. Un homme
qui n'est pas arrogant, qui est disposé a écouter, est celui qui : 2ip
mmann »wno, proche d’acquérir la ‘hokhma. Et entre autres, la ‘hokhma
de vous connaitre.

Le roi Chlomo l'affirme : o nm2in nynw 7R - loreille qui écoute la
remontrance, la critique de la vie, P90 nIN 2172 - résidera parmi les
sages (Michlé 15:31). En d'autres termes, si un homme est doté d'une
oreille favorable a la critique, il accueille favorablement les paroles du
sage, se rend dans des lieux ou on releve ses défauts, ses motivations,
des choses qu’il n'avait jamais soupgonnées en lui.

Entendre la vérité

Je I'ai vécu. Je n'étais pas un soumis et n'avais pas de Nymw 71X, mais
j'étudiais dans une yéchiva en Europe ou cétait l'attitude attendue de
tous. Un jour, mon maitre, Rav Avraham (Grodzinsky) me convoqua
dans son bureau et pointa quelque chose chez moi. Il vit clair dans mon
jeu et me révéla un secret sur moi-méme. Je ne vais pas vous révéler de
quoi il s’agit, mais il avait vu juste.

Et cest I'un des seuls moyens de connaitre la vérité sur soi -
lorsque vous lentendez de la part des autres. Cest le moyen de
saméliorer. Cest le seul moyen ; autrement, vous resterez identique
toute votre vie.

En réalité, vous vous dégraderez, car un homme doit écouter : P
o871, Clest l'attitude fondamentale d’un Juif. Un Juif doit étre a I'écoute.
Car le seul moyen de devenir quelqu'un consiste a entendre d'une autre
personne ce quil doit corriger, et s'intéresser a des moyens de
saméliorer. Et ce n'est possible qu'en écoutant le daat Torah toute votre
vie !

Passez un excellent Chabbath !

Torat Avigdor : Paracha Vayigach 15



EN PRATIQUE

Apprendre la vérité sur nous-mémes

Dans notre paracha, les tribus ont affronté la vérité
saisissante a leur sujet, et toutes leurs
autojustifications se sont effondrées en l'espace
d'un instant, lorsqu'ils ont entendu l'aveu de Yossef :
"Ani Yossef!" Nous vivrons tous un moment similaire
lorsque nous entendons "Ani Hachem" et toutes nos
justifications dans la vie deviendront évidentes.
Nous pouvons nous protéger en étudiant le Chaar
Haknia du 'Hovot Halévavot et en étant réceptifs a
I'écoute des critiques. Cette semaine, bli néder, je
consacrerai au moins cinqg minutes par jour a
étudier le Chaar Haknia du 'Hovot Halévavot.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE ?

O
[=]

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Vayigach



