
Torat Avigdor

Paracha Mikets 

Pour s’abonner et le recevoir par email: francais@torasavigdor.org

Pour les sponsorisations ou toutes autres demandes d’informations: 

taeurope@torasavigdor.org

Nous remercions nos aimables sponsors de nous avoir permis 
de reprendre la traduction avec de nouveaux textes.  

Offert par un donateur anonyme afin de diffuser la lumière 
de la Torah du Rav Miller dans le monde !

Vous pouvez en imprimer quelques exemplaires et les disposer dans votre choule 
ou dans les commerces de votre quartier, etc. Pensez également à les envoyer 

par e-mail à vos amis, en soulignant combien cette lecture vous enrichit.

Réfoua chéléma véméhira 
à Rav Ron Moché ben Aviva

 Le bita’hon : un cœur de chair

ץ מִקֵּ

Leilou nichmat 
claude hai ben daia barouch 

Roch hodech iyar 5780 

« Pour la protection du Peuple D’Israel »  
« Pour la guerison complete et rapide de Yehouda Ben Hai

et Rav Israel Ben Rachel »

Merci beaucoup et Chabbath Chalom
Faites passer le mot et bonne lecture !



2  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

ץ ת מִקֵּ רָשַׁ פָּ

Première partie : Un cœur de pierre
Le Yetser Hara en mode incognito

Dans le traité de Souka (52a), la Guémara mentionne les divers 
noms du yetser hara répertoriés dans les écrits saints. On y découvre 
une liste de sept noms du “mauvais penchant” figurant dans les 
Écritures.

Quel intérêt ont les ‘Hakhamim à nous communiquer cette 
information ? En effet, le yetser hara est un sujet délaissé, et c’est 
exactement ce que le mauvais penchant préfère. Imaginons un espion 
formé à Moscou qui arrive en Amérique. Il ne veut pas que les médias 
annoncent son arrivée. En effet, il ne réussit que s’il œuvre incognito. 
C’est pourquoi le yetser hara n’aime pas être un sujet de conversation ; 
c’est de cette manière qu’il réussit le mieux.

C’est pourquoi vous y découvrez tant d’allusions dans les propos 
de nos Sages. Car plus nous y pensons, mieux nous nous portons ; plus 
nous en savons sur lui, plus nous sommes à même de nous protéger. 
Ainsi, si nos Sages citent les noms du yetser hara, ce n’est pas 
simplement pour nous communiquer des informations, comme une 

avec

R' Avigdor Miller Zt"l
D'après ses livres et cassettes et les écrits de ses élèves 

 Le bita’hon : un cœur de chair

Table des matières
Première partie : Un cœur de pierre

Deuxième partie : Le cœur de pierre de Yossef
Troisième partie : Notre cœur de pierre



Torat Avigdor : Paracha Mikets   3

simple compilation au fil du Tanakh, une liste de divers noms. Chacun 
d’eux constitue un enseignement, une leçon essentielle sur la manière 
de gérer son ennemi et de le vaincre. 

Le véritable ennemi : pas les arabes

À titre d’exemple : שׂוֹנֵא קָרְאוֹ  למֹֹה   Le roi Chlomo l’a qualifié – שְׁ
d’ennemi. Qu’est-ce que cela signifie ? En somme, le yetser hara est 
l’ennemi par excellence et vous devez détacher votre esprit de tous les 
autres ennemis. Si vous pensez avoir d’autres ennemis dans ce monde, 
vous faites erreur. Et si vous gaspillez vos efforts en détestant quelqu’un 
ou en luttant contre quelqu’un, vous déployez des efforts que vous 
auriez bien fait d’investir si vous aviez reconnu le véritable ennemi.

Je me remémore un épisode lorsque je me trouvais dans une petite 
localité de Lituanie le jour de Ticha Béav. Nous venions de finir la 
récitation des kinot et le Rav de Shavel était présent et discutait avec 
nous de manière informelle. À cette époque, de grandes manifestations 
avaient lieu dans le monde entier contre les Arabes, pour protester 
contre une atrocité qu’ils avaient commise contre les Juifs. ll fit 
remarquer alors que nous devions organiser des manifestations contre 
le yetser hara.

Arrogance de la jeunesse

J’étais un jeune homme, tout juste marié, et je me prenais pour  un 
grand connaisseur. Lorsque j’entendis ces propos, même si je respectais 
les principes de ce grand homme, cela ne fit pas grand effet sur mon 
esprit. C’était une remarque intéressante, mais que je n’acceptais pas 
vraiment.

Mais au fil des années, je commençais à percevoir que le yetser 
hara est le véritable ennemi. Car tous les événements de ce monde sont 
manipulés par le yetser hara. Sans la méchanceté qui poussait les 
hommes à agir sous l’influence du mauvais penchant, les Arabes 
n’auraient jamais causé de problèmes. Ainsi, le Rav de Shavel énonçait la 
vérité telle qu’elle est.

Mais ce n’est pas notre sujet ; je voulais rapporter un exemple de 
la nécessité de connaître les noms du yetser hara, car chacun d’entre 
eux est destiné à nous guider et à nous faire prendre conscience de son 
identité. Faute de temps, nous examinerons uniquement l’un de ces 
noms, qui est lié à notre paracha.  



4  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

Le cœur de pierre
La Guémara dit : אֶבֶן  le prophète Yé’hezkel le qualifia – יְחֶזְקֵאל קָרְאוֹ 

de pierre. Il est question de l’avenir, lorsque le yetser hara n’aura plus de 
pouvoir ; et il le dit au nom de Hachem : רְכֶם שַׂ מִבְּ הָאֶבֶן  לֵב  אֶת   – וַהֲסִרתִֹי 
J’enlèverai le cœur de pierre de votre sein, ר שָׂ בָּ לֵב  לָכֶם  י   et Je vous – וְנָתַתִּ
donnerai un cœur de chair (Yé’hezkel 36:26). Vous voyez que lorsqu’il y a 
un cœur de pierre, le yetser hara est au pouvoir.

Si ces termes “cœur de pierre” désignent, d’après le prophète, le 
yetser hara, nous comprenons qu’il s’agit ici d’une leçon de taille à 
étudier. Tentons au moins de découvrir ce que ce nom nous enseigne.

Certains peuvent s’imaginer que cette appellation “cœur de pierre” 
fait référence à une personne cruelle. Ils lisent ainsi le verset : 
“J’enlèverai le cœur cruel et à la place, Je vous donnerai un cœur de 
bassar, un cœur tendre.” Ils imaginent que c’est une promesse pour 
l’avenir : à l’avenir, vous aurez un cœur tendre.  

Un esprit qui ressent
Mais il ne s’agit pas du pchat, car dans le Tanakh, le terme lev n’a 

rien à voir avec la gentillesse ou la cruauté. Il désigne l’esprit. Le langage 
de la Torah n’exprime pas la pensée par le terme ַמוֹח, le cerveau ; c’est 
lev, l’esprit.

Et qu’est-ce qu’un cœur de pierre ? Pourquoi le yetser hara est-il 
comparé à une pierre et le yetser hatov, à la chair, lev bassar ?

Réponse : la pierre n’a aucun sentiment, et une vie réussie provient 
du sentiment. Sentir les choses réellement, sentir les idéaux de la 
Torah, c’est le summum de l’accomplissement dans ce monde. Et c’est 
précisément la raison pour laquelle, dans le langage de la Torah, toute 
la pensée a lieu avec le lev ; en effet, on doit s’entraîner à ressentir ses 
pensées. Le cerveau, après tout, n’est qu’un ordinateur ; c’est le cœur 
qui mesure l’intensité des sentiments, la manière dont votre logique 
froide se traduit en impulsions chaleureuses.

Le cœur juif
Ce qui importe, c’est le rythme cardiaque, qui s’accélère lorsque 

vous vivez des émotions. De ce fait, notre langage exprime la “pensée” 
par le cœur, car c’est lui qui révèle l’engagement et l’intensité des 
sentiments de la personne. Une idée sans battement de cœur ne vaut 



Torat Avigdor : Paracha Mikets   5

rien pour nous. Un homme capable d’enseigner, d’énoncer des concepts 
élevés, mais qui, dans son esprit, ne ressent rien, n’adhère pas à ces 
idées – n’a pas sa place parmi les Juifs.  

Prenons par exemple un professeur d’université qui évoque le 
sujet de la justice sociale. Il enseigne l’importance d’accorder à toutes 
les couches de la société l’égalité des chances qui aboutit au bonheur ; 
il prêche aux étudiants que les plus riches doivent partager leur 
richesse avec les démunis, les laissés-pour-compte écrasés par les 
capitalistes. Cet homme est tellement passionné par ces idéaux qu’il 
déborde d’enthousiasme, et ses élèves crédules avalent tout. 

Au terme de son cours, il se dirige vers sa voiture, tout heureux et 
fier, et à ce moment-là, un pauvre s’approche de lui et le supplie. 
“Monsieur, j’ai faim. Pourriez-vous me donner quelques dollars pour 
m’acheter un sandwich ?”. Comment réagit ce modèle de justice sociale 
? Il lui lance un regard noir, se rue vers sa voiture et claque la porte. 

Le pauvre généreux

Comment est-ce possible ? Il n’ignore pas le sort de ce pauvre 
homme. Réponse : il possède un esprit en pierre ; il n’a jamais assimilé 
les idéaux dont il a parlé. Il peut parfaitement expliquer les concepts 
qu’il prétend incarner, mais il n’a pas le moindre intérêt à les mettre en 
pratique. C’est ce qu’on appelle un “cœur de pierre”, à savoir : vous ne 
traduisez pas vos idéaux en sentiments. Ce sont des informations 
brutes, sans plus. En revanche, lorsqu’il est question d’un cœur de chair, 
il s’agit pas uniquement de connaissances, mais de sentir et de vivre les 
grands idéaux.

C’est pourquoi, lorsque les Juifs s’initient au concept de tsédaka, 
ils n’en parlent pas, mais agissent. Je peux vous le prouver. Entrez dans 
une yéchiva : ce n’est pas un lieu fréquenté par les fils de millionnaires. 
Ce sont en majorité des garçons pauvres. Mais si un homme d’Erets 
Israël qui doit marier sa fille entre dans une yéchiva et confie sa 
détresse au Machguia’h, ce dernier nomme deux garçons pour collecter 
des fonds parmi les élèves de la yéchiva. Or, que possèdent-ils ? Pas 
grand-chose. Peut-être un peu d’argent de poche dont ils ont besoin 
pour leurs dépenses. Mais ils donnent le peu qu’ils possèdent, et 
l’homme quitte les lieux avec des centaines de dollars récoltés auprès 
de jeunes hommes pauvres au beth hamidrach.  



6  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

Comment est-ce possible ? Ce professeur d’université a bien plus 
étudié le sujet de la détresse des pauvres. Il a écrit une thèse sur le 
sujet ! Cependant, ces élèves sont formés à vivre ces idéaux. Ils ne sont 
pas uniquement logés dans leur esprit, dans leur cœur de pierre ; ils ont 
déjà attendri leur cœur à l’idée que la tsédaka équivaut au don.

Le ‘hidouch de l’imprimeur

La tsédaka peut également faire référence à la droiture. Quel beau 
mot, mais vous oubliez qu’il signifie : donner. C’est pourquoi, dans le 
ma’hzor, lorsque ces trois termes sont mentionnés : וּצְדָקָה ה  פִלָּ תְּ שׁוּבָה   ,תְּ
qui vous sauveront de la punition, que fit l’imprimeur ? Au dessus du 
terme tsédaka, il inscrivit : mamon (argent).   

Ainsi, lorsque nous évoquons des idéaux, nous comprenons qu’il 
ne s’agit pas uniquement de connaître ces idées louables. C’est en soi 
déjà un accomplissement. Mais si elles n’attendrissent pas votre cœur, 
vous passerez à côté de votre mission dans ce monde, car votre cœur 
reste en pierre. 

Acquérir un cœur de chair

Ce n’est pas une mince affaire. C’est du travail, car la tsédaka n’est 
qu’un exemple. Il nous appartient d’acquérir tant d’attitudes et d’idéaux, 
mais si vous les apprenez uniquement de manière froide, cela ne 
produit aucun effet sur votre vie.

Même si vous êtes très érudit, si vous avez étudié exclusivement 
de manière intellectuelle, sans vous être entraîné à vivre le sentiment 
appris, vous demeurez avec un cœur en pierre, qui n’est pas capable de 
fonctionner.

C’est pourquoi il est capital d’intégrer à votre personnalité tous les 
grands idéaux de la Torah : il vous appartient de sentir les idéaux et de 
les vivre : telle est la définition d’un cœur de chair. Transformer votre 
cœur en cœur de chair revient à ressentir les grandes pensées que vous 
énoncez et à réagir aux événements avec ces sentiments et émotions.



Torat Avigdor : Paracha Mikets   7

Deuxième partie : le cœur de pierre de 
Yossef  

Vivre le bita’hon
Parmi les nombreux domaines de la vie où les gens vivent avec un 

cœur de pierre, sans attendrir leur cœur vers de grands idéaux,on 
relève le bita’hon, la confiance en Hachem.

Vous avez peut-être appris les principes fondamentaux du 
bita’hon, mais est-ce suffisant ? Vous pouvez être même un bon orateur, 
mais est-ce à dire que vous avez pour autant assimilé ces principes ? Se 
sont-ils intégrés à votre personnalité ?

C’est le sens d’un cœur de pierre. Un homme est doté d’un esprit, 
qu’il connaît parfaitement. Mais il n’a pas suffisamment attendri son 
esprit de pierre pour ressentir le bita’hon de manière à ce qu’il fasse 
partie intégrante de lui. 

Planifier une évasion de prison
Le Midrach Rabba (89:1), au début de Mikets, évoque ce problème. 

Il est question de l’attitude de Yossef Hatsadik en prison. Il n’était pas 
fautif et il désirait en sortir. Il en fit la tentative. Après avoir interprété 
le rêve de l’un des prisonniers, il déclara : “Rappelle-toi de moi lorsque 
tu sortiras d’ici. Agis pour que je quitte ces lieux, car je n’ai rien à faire 
ici, je suis innocent.”   

Mais le prisonnier sortit de prison et rien ne se passa. ר שַׂ זָכַר   וְלאֹ 
קִים אֶת יוֹסֵף שְׁ חֵהוּ ,le maître-échanson ne se souvint pas de Yossef – הַמַּ כָּ שְׁ  וַיִּ
– et il l’oublia. En d’autres termes, il ne le grava pas dans son esprit ; de 
temps en temps, au début, cela lui traversa l’esprit, mais il reportait 
toujours l’action. “Je m’en occuperai, mais là, le moment n’est pas 
opportun. Plus tard.” Et enfin ּחֵהו כָּ שְׁ .Il l’oublia totalement – וַיִּ

Arrêter une évasion de prison
Yossef était en prison et le temps passait : des jours, des semaines 

et des mois s’écoulaient, et Yossef attendait encore la bonne nouvelle. 
Finalement, deux ans s’écoulèrent et : יָמִים נָתַיִם  שְׁ ץ  מִקֵּ  ce fut un – וַיְהִי 
intervalle de deux années et enfin, la situation commença à changer.

Les termes : “Ce fut au bout de deux années” semblent étranges 
pour les initiés du lachon hakodèch. On se serait plutôt attendu à la 



8  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

phrase plus courante : נִים שָׁ נֵי  שְׁ אַחֲרֵי   Ce fut après deux ans.’ Le‘ ,וַיְהִי 
Midrach relève cette formulation inhabituelle et explique qu’il y a 
certainement eu une fin. ץ מִקֵּ  fait référence à la fin d’une certaine וַיְהִי 
période de temps. Et les Sages cherchent à savoir de quoi il s’agit.

La fin du coeur en pierre
Ils appliquent à ce récit un verset mystérieux de Yov : ם שָׂ  – קֵץ 

Hachem a mis fin … אֶבֶן אֹפֶל – à la pierre de l’obscurité (28:3) et affirment 
que c’est une référence à notre protagoniste : il s’agit du cœur de pierre 
de Yossef. Yossef Hatsadik ? Un cœur de pierre ? Qu’est-ce que cela 
signifie ?

Vous savez que Yossef quitta la maison à l’âge de dix-sept ans. 
C’était le cadet, et d’après le Targoum, c’était un enfant avisé. Si votre 
père a déjà un certain âge à votre naissance, c’est le meilleur père 
possible. Si vous avez un jeune père de dix-neuf ans et que vous êtes 
l’aîné, votre père ne sait pas encore grand-chose. Au fil des années, il 
devient un meilleur père. Or, Yaakov avait déjà un bel âge à la naissance 
de Yossef, et il était le meilleur père possible.

Malgré tous les efforts investis par son père, Yossef avait tout juste 
dix-sept ans et avait encore besoin d’une pratique intensive. De ce fait, 
en prison, il commit une erreur.

L’erreur de confiance
C’est une erreur relative. Pour nous, ce ne serait pas une erreur. 

Mais pour un grand homme comme Yossef Hatsadik, à son niveau, 
c’était une erreur.

Quelle erreur ? Il implora le maître échanson : “Souviens-toi de 
moi.”

Quelle est la faute ici ? Réponse : le prophète Yirmiyahou dit : אָרוּר 
אָדָם בָּ יִבְטַח  ר  אֲשֶׁ בֶר   Maudit soit l’homme qui met sa confiance en un – הַגֶּ
mortel, ֹר זְרֹעו שָׂ ם בָּ .prend pour appui un être de chair (17:5)– וְשָׂ

Des bœufs humains
Que sont les êtres humains ? De la pure chair. Si vous passez 

devant le boucher, allez-vous faire confiance à un quartier de bœuf ? 
Or, un maitre-échanson est un quartier de bœuf, c’est tout. Et Yossef fit 
l’erreur de placer son espoir en lui.

Il n’était nullement répréhensible de vouloir tenter de sortir. Il 
devait certainement tenter sa chance. Mais la question est de savoir à 



Torat Avigdor : Paracha Mikets   9

quel point il comptait sur lui. Tout dépend combien votre cœur est 
attendri par l’idéal d’un bita’hon authentique, en s’appuyant sincèrement 
sur Hachem. Et le cœur de Yossef devait être davantage attendri. Dans 
une certaine mesure, Yossef était ֹר זְרֹעו שָׂ ם בָּ  il puise sa force dans un – וְשָׂ
morceau de viande.

S’appuyer sur l’échanson
Lorsque l’échanson quitta la prison pour réintégrer son poste 

auprès de Pharaon, dans une certaine mesure, les prières de Yossef 
l’accompagnèrent. Yossef priait constamment à Hachem ; mais lorsque 
Yossef s’aperçut que l’échanson était submergé de gratitude – c’était 
Yossef qui l’avait fait sortir de ce trou – en partant, il lui dit : “Compte 
sur moi”, et donc Yossef glissa quelque peu : il s’appuya sur cette 
promesse. Et ce fut une grande erreur !  

Yossef ne lui fit pas confiance, il va de soi qu’il ne plaça pas 
uniquement sa confiance en lui ; il s’appuyait sur Hachem. Mais 
néanmoins, il comptait quelque peu sur ce non-Juif et une partie de sa 
confiance en Hachem s’évapora avec cet homme.

En conséquence, Hachem dit : “Yossef, tu as quitté la maison trop 
tôt, tu n’avais que dix-sept ans. Ta formation n’est pas achevée et Je 
dois t’enseigner un peu plus longtemps. Ton cœur est encore de pierre. 
Il te manque quelque sensibilité à ce principe remarquable du bita’hon : 
personne dans ce monde ne peut t’aider.

Si seulement nos cœurs, à l’âge de 120 ans, étaient aussi tendres 
que celui de Yossef à dix-sept. Mais comparé au niveau de Yossef, c’était 
considéré comme un cœur en pierre. Et Hachem jugea qu’il devait subir 
encore un entraînement.

Déceptions au jour le jour
Ce ne fut pas une occurrence unique. Au bout du premier jour, 

Yossef espérait obtenir de bonnes nouvelles du palais. Mais le premier 
jour s’écoula et rien ne changea.   

Il se rendit chez le surveillant de la prison. “Ai-je reçu du courrier 
?” Pas de lettres aujourd’hui. Le lendemain, aucun courrier. Les jours 
s’écoulaient et chaque jour, Yossef était déçu. Ses projets, ses espoirs, 
sa confiance dans l’échanson, étaient contrariés.

Peu à peu, Yossef se fit à l’idée que tout n’était qu’un rêve, que le 
maître-échanson n’était qu’un être de chair et de sang. Des mois 



10  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

passèrent, puis une année. Désormais, Yossef se disait : “Tu mérites un 
coup de pied, Yossef. Comment peux-tu placer ta confiance dans les 
êtres humains ?”

Chaque jour, il se répétait cette idée jusqu’à ce qu’enfin, il renonce 
au moindre espoir de réalisation de son plan. Au bout de deux ans, 
c’était totalement effacé de son cœur. Son cœur dur, pour ainsi dire, 
s’était attendri. Yossef était revenu à 100 % d’émouna et de bita’hon : 
“Seul Hachem est en mesure de me libérer. Ce n’est pas l’échanson ou 
autre chose, mais uniquement Hachem.”  

Le grand chimiste
Le Midrach affirme que Hachem mesura ces deux années, tel un 

chimiste dans un laboratoire. Un chimiste ne se contente pas de 
distribuer un matériau au hasard ; il ne prend pas un seau rempli d’un 
certain matériau pour le verser dans un autre seau. Non ; il le mesure 
avec exactitude, à l’aide d’un instrument de mesure. La précision est de 
mise.  

Donc Hachem a ם קֵץ  Il plaça une limite sur la durée, la déception ;שָׂ
endurée par l’échec de son plan, nécessaire pour Yossef afin d’attendrir 
son cœur de pierre qui s’appuyait sur l’homme. נָתַיִם יָמִים ץ שְׁ  Et – וַיְהִי מִקֵּ
finalement, les deux ans s’écoulèrent et Hachem vit dans le cœur de 
Yossef qu’il était devenu exceptionnel au niveau du bita’hon, il avait 
purifié son cœur, et tout se mit en branle.

L’ancien commentaire
C’est le sujet d’un commentaire du roi David sur le ‘Houmach. Le 

chapitre 105 du Téhilim décrit Yossef en prison : ֹרַגְלו בֶל  בַכֶּ  ils – עִנּוּ 
affligèrent ses pieds avec des chaînes de fer en prison, ֹאָה נַפְשׁו רְזֶל בָּ  son – בַּ
corps fut retenu par le métal. En d’autres termes, il était enchaîné avec 
des chaînes métalliques dans le donjon. Jusqu’à quand ?  ֹעַד עֵת בֹּא דְבָרו – 
jusqu’à ce que s’accomplisse la prédiction de Hachem,  ּאִמְרַת ה’ צְרָפָתְהו – la 
parole de Hachem l’avait purifié (Téhillim 105: 18-19).

Quel est le sens de : “La parole de Hachem l’avait purifié ?” La 
parole de Hachem l’avait libéré, c’est tout. Quel est le sens de ce terme 
“purifié” ?

Réponse : Hachem le garda en prison deux années 
supplémentaires. C’était Sa parole. Tous ces jours d’attente : des 
journées de déceptions dans l’homme, des déceptions dans des projets 



Torat Avigdor : Paracha Mikets   11

qui avaient mal tourné, c’est ce qui purifia Yossef de cette petite lacune 
en bita’hon.

Et soudainement : ֹרְעה בוֹא אֶל פַּ  il se tient devant Pharaon (Mikets – וַיָּ
41:14). Il a trente ans et il parle au roi. Trente ans, ce n’est encore rien ; 
de nombreux hommes de trente ans ont un cœur en pierre d’un enfant 
de trois ans. Mais Yossef était différent, car il avait fait usage de ses 
déceptions pour acquérir un lev bassar. Il s’était préparé avec émouna 
et bita’hon.

Préparé pour de bonnes surprises
Il était désormais prêt pour une autre forme de surprise : celle de 

la bonne fortune. À dix-sept ans, cette bonne fortune aurait pu lui faire 
perdre les pédales . “C’est moi, mon interprétation du rêve, qui m’a fait 
valoir cela.” Mais désormais, Yossef était déjà passé par le feu. Il savait 
que : אָדָם בָּ יִבְטַח  ר  אֲשֶׁ בֶר  הַגֶּ  Maudit est celui qui place sa confiance – אָרוּר 
dans un être humain, même si cet être humain est vous-même. “לְעָדַי  ”בִּ
dit-il à Pharaon. “Ce n’est pas moi. Seul Hachem peut placer dans ma 
bouche l’interprétation de ton rêve.”

C’est le résultat de la déception et l’utilisation de celle-ci pour 
créer un cœur plus tendre, un cœur attendri par les grands idéaux 
requis pour la création d’un esprit de Torah. C’est la grandeur de וַהֲסִרתִֹי 
רְכֶם שַׂ מִבְּ הָאֶבֶן  לֵב  ר ,retirer le cœur de pierre – אֶת  שָׂ בָּ לֵב  לָכֶם  י   et – וְנָתַתִּ
acquérir plutôt un cœur de chair  (Yé’hezkel 36:26).

Troisième partie : Notre cœur de 
pierre

Un savoir livresque
Ceci nous amène à une phrase capitale du ‘Hovot Halévavot. Il 

nous appartient d’étudier un principe essentiel du ‘Hovot Halévavot.  

Il affirme que, parfois, il nous arrive toutes sortes d’événements 
inattendus. Et ce ne sont pas des hasards. C’est un système suivi par 
Hachem et destiné à l’homme dans ce monde : un système de surprises 
et de situations inattendues. C’est l’une des méthodes de Hachem 
destinées à nous raffiner dans ce monde, l’un des moyens d’acquérir un 
lev bassar.



12  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

On peut se raffiner en étudiant des ouvrages de Moussar. Il est 
évident que si l’on étudie le Chaar Bahita’hon du ‘Hovot Halévavot, cela 
jouera en notre faveur. Les idées circulent dans notre esprit et nous 
devenons quelqu’un d’autre, c’est évident.

Mais ce n’est pas facile, il faut du travail. Il faut étudier le texte 
dans les mots à maintes reprises. Et même de cette façon, il n’est pas 
garanti qu’ils pénètrent en vous. Du travail est nécessaire pour que 
votre cœur de pierre se transforme en cœur de chair.  

Savoir de la rue
Hachem s’active dans ce sens. Il ne vous laisse pas rester un moins 

que rien et de ce fait, Il vous donne des occasions ; Il planifie des 
surprises destinées à vous extirper de votre stupeur de pierre. Et l’une 
d’elles, affirme le ‘Hovot Halévavot, ce sont de mauvaises nouvelles 
inattendues, à D.ieu ne plaise.

Prenons par exemple un courtier en valeurs immobilières qui 
prospère. Il a des clients et de nombreux amis. Il rêve d’une grande 
fortune, car il voit comment elle s’accumule. Mais soudain, suite à un 
krach boursier, il est ruiné. Il a perdu tout son argent et également son 
travail. Plus personne n’achète d’actions.   

Cet homme était ambitieux. Il était arrogant, certain de sa 
situation. Il était au sommet, et soudain, il est mis à terre. Il n’a même 
pas les moyens de payer son loyer. Il est ruiné.

Une vie de déceptions
C’est une forme de surprise soudaine, explique le ‘Hovot 

Halévavot, qui touche tout le monde. Pas sous cette forme aussi 
drastique, on l’espère, mais Hachem envoie des déceptions à tout le 
monde. Elles n’ont pas lieu au hasard, mais sont envoyées à dessein. 
C’est un système suivi par Hachem afin de vous inculquer cette leçon 
capitale : Il est totalement responsable de tous les événements de votre 
vie ; vous n’êtes pas l’auteur de votre destin.

Et cela fait parfois mal ; ce n’est pas facile lorsque les plans que 
vous avez élaborés tombent à l’eau. Mais c’est l’objectif : mettre en 
mouvement votre esprit. On doit être stimulé à penser : “Que se passe-
t-il ici ?!” Autrement, vous ne réfléchiriez jamais.  

Même si vous aviez pris une certaine disposition et espéré qu’elle 
se réaliserait d’une certaine manière, Hachem vous fait parfois une 



Torat Avigdor : Paracha Mikets   13

faveur et Il détruit vos projets. Il vous enseigne une leçon très valable : 
“Je suis le Roi. Je suis aux commandes, et pas toi. De ce fait, ne t’appuie 
pas sur tes projets. Ne t’appuie pas sur les humains. Dans tout ce que tu 
entreprends, retiens que tout vient de Moi !”

Cette leçon est très valable. Vous pensez diriger le show, mais 
Hachem vous dit : “Non, oublie cela. Je suis le seul acteur ici !” Il 
attendrit votre cœur, tout comme Il le fit pour Yossef Hatsadik.

Bita’hon à Manhattan
Prenons un homme qui doit se rendre chez un spécialiste, un 

médecin renommé, chez lequel il faut prendre rendez-vous plusieurs 
mois à l’avance. Le jour venu, vous devez prendre congé, ce qui déplaît 
à votre patron. Mais vous n’avez pas eu le choix, et vous attendiez ce 
rendez-vous depuis longtemps.  

Vous êtes dans le taxi en route pour Manhattan. Arrivé dans le 
bureau du médecin, la secrétaire assise derrière le bureau – sans même 
lever les yeux – vous informe que le médecin a eu une urgence et ne 
viendra pas au cabinet aujourd’hui. “Vous devez rentrer chez vous et 
appeler le bureau demain pour prendre un nouveau rendez-vous.”

Ah, vous êtes déçu ! Tous ces plans et ces préparatifs pour rien…

Non, ce n’est pas en vain ! C’est une grande occasion que Hachem 
vous a octroyée. Pourquoi Hachem a-t-Il orchestré cette succession 
d’événements ? Pour éliminer votre cœur de pierre et vous enseigner 
cette leçon essentielle : lorsque vous élaborez des projets, faites 
confiance exclusivement à Hachem. Tout est entre Ses mains !  

Imiter Yossef Hatsadik
Ainsi, lorsque vous quittez le cabinet, au lieu de ressentir une 

déception et une colère, retenez que c’est une grande opportunité. 
C’est l’occasion pour vous de méditer, tout comme Yossef le fit pendant 
deux ans. “Que pensais-je, en agissant de manière mécanique, sans 
retenir que ce n’est pas le maître-échanson ni le médecin à Manhattan ; 
c’est uniquement Hachem.” Bien entendu, vous devez demander de 
l’aide au maître-échanson, et bien entendu, vous devez trouver le 
meilleur spécialiste, mais lorsque vous réfléchissez à l’idée que vous 
avez besoin de Hachem pour tout, c’est ce qui importe le plus.

On peut se livrer à cette activité dix fois par jour. Car il y aura 
toujours des événements qui ne se déroulent pas exactement comme 



14  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

vous escomptez et chaque petite déception est l’occasion d’apprendre 
cette leçon de bita’hon ; Hachem est le Maître suprême et personne 
d’autre. Pour penser comme Yossef : “Pourquoi Hachem m’a-t-Il déçu ? 
Pour m’enseigner cette leçon importante : je suis tenu de m’appuyer sur 
Hachem et de savoir qu’Il est tout.”  

Un petit peu beaucoup
Ce n’est pas pour autant que c’est facile. Il n’est pas toujours facile 

de réagir comme il se doit, car vous êtes vraiment déçu. Vous devez 
alors vous saisir de vos émotions naturelles pour les accorder avec 
votre intellect, en réitérant ce principe : cette déception fait partie du 
plan divin, pour nous enseigner le bita’hon. Ce n’est pas évident.

Mais il faut poursuivre dans cette voie, car l’un des objectifs de 
cette déception est de nous apprendre à nous reposer sur Hachem. On 
peut l’avoir lu dans un livre de Torah ou entendu dans un cours, mais le 
cœur reste de pierre. C’est uniquement lorsqu’on a perdu de l’argent ou 
manqué son train qu’on a l’occasion d’adoucir notre cœur.

Même si la douleur de la déception effleure son esprit, la leçon 
peut être apprise. On peut se répéter cette pensée : “C’est une occasion 
pour moi. Je peux acquérir le bita’hon uniquement en raison de ma 
déception.”

Vous n’allez pas pour autant chanter et danser parce que vous 
avez perdu de l’argent, ce ne serait pas naturel. Mais un peu de bita’hon 
pénètre dans votre conscience. “Je devrais peut-être progresser dans le 
bita’hon dans ce sillage”, vous avez déjà marqué une victoire. Vous avez 
quelque peu intégré l’idée qu’Il est l’Auteur de votre destin, et un peu de 
bita’hon vaut beaucoup.

De meilleures surprises
Nous parlons certes de déceptions ce soir – c’est le récit de Yossef 

après tout – mais un autre type de surprises existe.

Lorsque j’étais jeune homme, j’ai lu une histoire vraie qui explique 
parfaitement ce que je cherche à vous expliquer. Il s’agit de deux 
personnes mortes le même jour en raison de la même histoire, mais 
pour des raisons opposées.

Un jour, un comptable annonça sombrement à son client aisé, 
vivant à Paris : “J’ai une terrible nouvelle à vous annoncer. Vos finances 
ont fait naufrage, et il ne vous reste que 100 000 francs sur les millions 



Torat Avigdor : Paracha Mikets   15

que vous déteniez.” En entendant cette nouvelle, l’homme eut une crise 
cardiaque et mourut sur le coup. 100 000 francs ? Savez-vous ce que 
cela représente ? C’était un pauvre. Il mourut de déception sur place.

Son avocat chercha immédiatement dans ses papiers et découvrit 
son testament. Cet homme n’avait pas d’héritier, à l’exception d’un seul, 
un neveu très pauvre. Cet homme était un mendiant, sans source de 
revenus. Ils envoyèrent rapidement un messager pour informer le 
neveu qu’il avait hérité de 100 000 francs. En entendant la bonne 
nouvelle, il eut une crise cardiaque et décéda.

Des cœurs tendres, pas des crises cardiaques
Nous avons ici des surprises soudaines de type différent. L’une est 

un grand revers et l’autre, un grand succès. Écoutez les paroles de ce 
grand homme, le ‘Hovot Halévavot. Il affirme que ces deux surprises 
ont un seul objectif : pas celui de vous donner une crise cardiaque, mais 
de vous donner un cœur en chair : pour attendrir votre cœur et vous 
enseigner que vos affaires ne sont pas de votre ressort ; c’est Hachem 
et non vous qui dirigez les opérations.  

Que vous soyez l’oncle riche ou le pauvre neveu, que la surprise 
soit une déception ou une bonne nouvelle, c’est l’un des objectifs ; vous 
faire acquérir un cœur tendre.

Le Chidoukh surprise
Les bonnes nouvelles soudaines touchent tout le monde. Je 

replonge dans le passé de ma petite vie, et souvent, j’ai bénéficié de 
bonnes nouvelles par surprise. Je me souviens, lorsque je cherchais un 
chidoukh pour ma fille, j’avais envoyé des chad’hanim partout, mais 
personne ne répondit. Je déployais des efforts, mais rien n’aboutissait. 
Soudain, un beau chidoukh fit son apparition, venu d’une direction 
inattendue. Un Roch Yéchiva me téléphona et me proposa l’un de ses 
meilleurs garçons.

Je cherchais dans une direction, et ce chidoukh arriva d’une tout 
autre direction. C’est une occasion ! La surprise du bonheur ! Ne la 
laissez pas s’échapper ! Tout le monde a de belles surprises dans sa vie 
et il faut les mettre à profit. Tirez de cette situation autant de bita’hon 
que possible. Étudiez-la et remémorez-vous qui est l’Auteur de votre 
destin.

La vie nous réserve toutes sortes de surprises inattendues et nous 
devons toutes les mettre à profit, car le but de notre existence dans ce 



16  Torat Avigdor : Paracha Mikets 

monde est d’attendrir notre cœur, d’étudier la leçon du bita’hon. Et à 
l’instar de Yossef, nous devons exploiter à la fois les déceptions et les 
réussites pour nous rappeler Qui contrôle véritablement notre vie.

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de 
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le 

soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent à rapprocher 
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dès maintenant !

En pratique

Attendrir notre cœur chaque jour

Le cœur de Yossef Hatsadik se transforma en cœur 
de chair sous la direction de Hachem. Toutes les 
déceptions et les réussites sont mesurées avec 
précision par Hachem, afin de nous offrir des 
occasions d’attendrir notre cœur au grand idéal du 
bita’hon. Cette semaine, bli néder, je passerai une 
minute chaque jour à penser à un événement – que 
ce soit une déception ou une réussite – qui ne se 
déroula pas comme prévu. Et je considérerai la 
leçon que Hachem veut m’inculquer de cet 
événement, pour parvenir à adoucir mon cœur. 

Passez un excellent Chabbath !

Contribuez à diffuser ce 
sentiment aux Juifs du 

monde entier.

Vous vous sentez inspiré et stimulé ?

https://torahbox.com/8VB3


