3N e

972 5% n AN A NN

NOUS REMERCIONS NOS AIMABLES SPONSORS DE NOUS AVOIR PERMIS
DE REPRENDRE LA TRADUCTION AVEC DE NOUVEAUX TEXTES.
OFFERT PAR UN DONATEUR ANONYME AFIN DE DIFFUSER LA LUMIERE
DE LA TORAH DU RAV MILLER DANS LE MONDE !

TORAT AVIGDOR

RAV AVIGDOR MILLER ZT"L

Le bita’hon : un coeur de chair

REFOUA CHELEMA VEMEHIRA
A'RAV RON MOCH: BEN AVIVA

J «POUR LA PROTECTION DU PEUPLE D'ISRAEL »  \_
« POUR LA GUERISON COMPLETE ET RAPIDE DE YEHOUDA BEN HAI
ET RAV [SRAEL BEN RACHEL »

'VOUS POUVEZ EN IMPRIMER QUELQUES EXEMPLAIRES ET LES DISPOSER DANS VOTRE CHOULE
OU DANS LES COMMERCES DE VOTRE QUARTIER, ETC. PENSEZ EGALEMENT A LES ENVOYER
PAR E-MAIL A YOS AMIS, EN SOULIGNANT COMBIEN CETTE LECTURE YOUS ENRICHIT.

MERCI BEAUCOUP ET CHABBATH CHALOM
\ FAITES PASSER LE MOT ET BONNE LECTURE! r

POUR SABONNER ET LE RECEVOIR PAR EMAIL: FRANCAIS@TORASAVIGDOR.ORG
POUR LES SPONSORISATIONS OU TOUTES AUTRES DEMANDES D'INFORMATIONS:
TAEUROPE®DTORASAVIGDOR.ORG




CLEL AL
AVEC

R AVIGDORMILLER 7T"L

DAPRES SES LIVRES ET CASSETTES ET LES ECRITS DE SES ELEVES

Le bita’hon : un coeur de chair

Table des matiéres
Premiére partie : Un coeur de pierre
Deuxiéme partie : Le coeur de pierre de Yossef
Troisiéme partie : Notre coeur de pierre

Premiere partie : Un cceur de pierre

Le Yetser Hara en mode incognito

Dans le traité de Souka (52a), la Guémara mentionne les divers
noms du yetser hara répertoriés dans les écrits saints. On y découvre
une liste de sept noms du “mauvais penchant” figurant dans les
Ecritures.

Quel intérét ont les ‘Hakhamim a nous communiquer cette
information ? En effet, le yetser hara est un sujet délaissé, et clest
exactement ce que le mauvais penchant préfere. Imaginons un espion
formé a Moscou qui arrive en Amérique. Il ne veut pas que les médias
annoncent son arrivée. En effet, il ne réussit que sl ceuvre incognito.
Cest pourquoi le yetser hara n'aime pas étre un sujet de conversation ;
cest de cette maniere qu'il réussit le mieux.

C'est pourquoi vous y découvrez tant d’allusions dans les propos
de nos Sages. Car plus nous y pensons, mieux nous nous portons ; plus
nous en savons sur lui, plus nous sommes a méme de nous protéger.
Ainsi, si nos Sages citent les noms du yetser hara, ce n'est pas
simplement pour nous communiquer des informations, comme une

2 Torat Avigdor : Paracha Mikets



simple compilation au fil du Tanakh, une liste de divers noms. Chacun
d’eux constitue un enseignement, une lecon essentielle sur la maniere
de gérer son ennemi et de le vaincre.

Le véritable ennemi : pas les arabes

A titre dexemple : RJiw iXP AP0 - Le roi Chlomo la qualifié
d’ennemi. Qu'est-ce que cela signifie ? En somme, le yetser hara est
l'ennemi par excellence et vous devez détacher votre esprit de tous les
autres ennemis. Si vous pensez avoir d’autres ennemis dans ce monde,
vous faites erreur. Et si vous gaspillez vos efforts en détestant quelqu'un
ou en luttant contre quelqu'un, vous déployez des efforts que vous
auriez bien fait d'investir si vous aviez reconnu le véritable ennemi.

Je me remémore un épisode lorsque je me trouvais dans une petite
localité de Lituanie le jour de Ticha Béav. Nous venions de finir la
récitation des kinot et le Rav de Shavel était présent et discutait avec
nous de maniére informelle. A cette époque, de grandes manifestations
avaient lieu dans le monde entier contre les Arabes, pour protester
contre une atrocité quiils avaient commise contre les Juifs. 1 fit
remarquer alors que nous devions organiser des manifestations contre
le yetser hara.

Arrogance de la jeunesse

Jétais un jeune homme, tout juste marié, et je me prenais pour un
grand connaisseur. Lorsque jentendis ces propos, méme si je respectais
les principes de ce grand homme, cela ne fit pas grand effet sur mon
esprit. C’était une remarque intéressante, mais que je n‘acceptais pas
vraiment.

Mais au fil des années, je commencais a percevoir que le yetser
hara est le véritable ennemi. Car tous les événements de ce monde sont
manipulés par le yetser hara. Sans la méchanceté qui poussait les
hommes a agir sous linfluence du mauvais penchant, les Arabes
n'auraient jamais causé de problemes. Ainsi, le Rav de Shavel énoncait la
vérité telle quelle est.

Mais ce n'est pas notre sujet ; je voulais rapporter un exemple de
la nécessité de connaitre les noms du yetser hara, car chacun dentre
eux est destiné a nous guider et a nous faire prendre conscience de son
identité. Faute de temps, nous examinerons uniquement I'un de ces
noms, qui est lié a notre paracha.

Torat Avigdor : Paracha Mikets 3



Le ceeur de pierre
La Guémara dit : 128 iR R - le prophéte Yéhezkel le qualifia
de pierre. Il est question de l'avenir, lorsque le yetser hara n'aura plus de
pouvoir ; et il le dit au nom de Hachem : m37wan 1287 25 NR "nom -
Jenléverai le ceeur de pierre de votre sein, w32 29 03% "AnN - et Je vous
donnerai un ceeur de chair (Yé’hezkel 36:26). Vous voyez que lorsqu’il y a
un cceur de pierre, le yetser hara est au pouvoir.

Si ces termes “cceur de pierre” désignent, d’apres le prophete, le
yetser hara, nous comprenons quil s'agit ici dune lecon de taille a
étudier. Tentons au moins de découvrir ce que ce nom nous enseigne.

Certains peuvent simaginer que cette appellation “cceur de pierre”
fait référence a une personne cruelle. Ils lisent ainsi le verset :
“Yenleverai le cceur cruel et a la place, Je vous donnerai un coeur de
bassar, un ceoeur tendre”” Ils imaginent que c'est une promesse pour
l'avenir : a I'avenir, vous aurez un coeur tendre.

Un esprit qui ressent

Mais il ne s’agit pas du pchat, car dans le Tanakh, le terme lev n'a
rien a voir avec la gentillesse ou la cruauté. Il désigne l'esprit. Le langage
de la Torah n'exprime pas la pensée par le terme min, le cerveau ; cest
lev, 'esprit.

Et quest-ce qu'un cceur de pierre ? Pourquoi le yetser hara est-il
comparé a une pierre et le yetser hatov, a la chair, lev bassar ?

Réponse : la pierre n’a aucun sentiment, et une vie réussie provient
du sentiment. Sentir les choses réellement, sentir les idéaux de la
Torah, cest le summum de 'accomplissement dans ce monde. Et cest
précisément la raison pour laquelle, dans le langage de la Torah, toute
la pensée a lieu avec le lev ; en effet, on doit s'entrainer a ressentir ses
pensées. Le cerveau, apres tout, n'est qu'un ordinateur ; c'est le coeur
qui mesure lintensité des sentiments, la maniere dont votre logique
froide se traduit en impulsions chaleureuses.

Le coeur juif

Ce qui importe, cest le rythme cardiaque, qui s'accélere lorsque
vous vivez des émotions. De ce fait, notre langage exprime la “pensée”
par le cceur, car cest lui qui révele l'engagement et lintensité des
sentiments de la personne. Une idée sans battement de cceur ne vaut

4 Torat Avigdor : Paracha Mikets



rien pour nous. Un homme capable d’enseigner, d'énoncer des concepts
élevés, mais qui, dans son esprit, ne ressent rien, n'adhere pas a ces
idées - n'a pas sa place parmi les Juifs.

Prenons par exemple un professeur duniversité qui évoque le
sujet de la justice sociale. Il enseigne I'importance d’accorder a toutes
les couches de la société I'égalité des chances qui aboutit au bonheur ;
il préche aux étudiants que les plus riches doivent partager leur
richesse avec les démunis, les laissés-pour-compte écrasés par les
capitalistes. Cet homme est tellement passionné par ces idéaux qu'il
déborde d'enthousiasme, et ses éleves crédules avalent tout.

Au terme de son cours, il se dirige vers sa voiture, tout heureux et
fier, et a ce moment-la, un pauvre sapproche de lui et le supplie.
“Monsieur, jai faim. Pourriez-vous me donner quelques dollars pour
m'acheter un sandwich ?”. Comment réagit ce modele de justice sociale
? 11 lui lance un regard noir, se rue vers sa voiture et claque la porte.

Le pauvre généreux

Comment est-ce possible ? Il n'ignore pas le sort de ce pauvre
homme. Réponse : il possede un esprit en pierre ; il n'a jamais assimilé
les idéaux dont il a parlé. Il peut parfaitement expliquer les concepts
quil prétend incarner, mais il n’a pas le moindre intérét a les mettre en
pratique. C'est ce qu'on appelle un “cceur de pierre”, a savoir : vous ne
traduisez pas vos idéaux en sentiments. Ce sont des informations
brutes, sans plus. En revanche, lorsqu’il est question d'un ceeur de chair,
il s'agit pas uniquement de connaissances, mais de sentir et de vivre les

grands idéaux.

C'est pourquoi, lorsque les Juifs s'initient au concept de tsédaka,
ils n'en parlent pas, mais agissent. Je peux vous le prouver. Entrez dans
une yéchiva : ce n'est pas un lieu fréquenté par les fils de millionnaires.
Ce sont en majorité des garcons pauvres. Mais si un homme d’Erets
Israél qui doit marier sa fille entre dans une yéchiva et confie sa
détresse au Machguia’h, ce dernier nomme deux garcons pour collecter
des fonds parmi les éleves de la yéchiva. Or, que possedent-ils ? Pas
grand-chose. Peut-étre un peu d’argent de poche dont ils ont besoin
pour leurs dépenses. Mais ils donnent le peu quils possedent, et
'homme quitte les lieux avec des centaines de dollars récoltés aupres
de jeunes hommes pauvres au beth hamidrach.

Torat Avigdor : Paracha Mikets B)



Comment est-ce possible ? Ce professeur d’'université a bien plus
étudié le sujet de la détresse des pauvres. Il a écrit une these sur le
sujet ! Cependant, ces éleves sont formés a vivre ces idéaux. Ils ne sont
pas uniquement logés dans leur esprit, dans leur coeur de pierre ; ils ont
déja attendri leur coeur a I'idée que la tsédaka équivaut au don.

Le ‘hidouch de l'imprimeur

La tsédaka peut également faire référence a la droiture. Quel beau
mot, mais vous oubliez qu’il signifie : donner. C'est pourquoi, dans le
ma’hzor, lorsque ces trois termes sont mentionnés : MY 170N NHWR,
qui vous sauveront de la punition, que fit I'imprimeur ? Au dessus du
terme tsédaka, il inscrivit : mamon (argent).

Ainsi, lorsque nous évoquons des idéaux, nous comprenons qu'’il
ne s'agit pas uniquement de connaitre ces idées louables. C'est en soi
déja un accomplissement. Mais si elles n'attendrissent pas votre ceeur,
vous passerez a cOté de votre mission dans ce monde, car votre coeur
reste en pierre.

Acquérir un ceeur de chair

Ce n'est pas une mince affaire. C'est du travail, car la tsédaka n'est
qu'un exemple. Il nous appartient d’acquérir tant d’attitudes et d'idéaux,
mais si vous les apprenez uniquement de maniere froide, cela ne
produit aucun effet sur votre vie.

Méme si vous étes tres érudit, si vous avez étudié exclusivement
de maniere intellectuelle, sans vous étre entrainé a vivre le sentiment
appris, vous demeurez avec un cceur en pierre, qui n'est pas capable de
fonctionner.

Cest pourquoi il est capital d'intégrer a votre personnalité tous les
grands idéaux de la Torah : il vous appartient de sentir les idéaux et de
les vivre : telle est la définition d'un coeur de chair. Transformer votre
ceeur en coeur de chair revient a ressentir les grandes pensées que vous
énoncez et a réagir aux événements avec ces sentiments et émotions.

6 Torat Avigdor : Paracha Mikets



Deuxieme partie . le coeur de pierre de

Vivre le bita’hon

Parmi les nombreux domaines de la vie ot les gens vivent avec un
cceur de pierre, sans attendrir leur cceur vers de grands idéaux,on
releve le bita’hon, la confiance en Hachem.

Vous avez peut-étre appris les principes fondamentaux du
bita’hon, mais est-ce suffisant ? Vous pouvez étre méme un bon orateur,
mais est-ce a dire que vous avez pour autant assimilé ces principes ? Se
sont-ils intégrés a votre personnalité ?

C'est le sens d'un ceceur de pierre. Un homme est doté d’'un esprit,
quil connait parfaitement. Mais il n'a pas suffisamment attendri son
esprit de pierre pour ressentir le bita’hon de maniere a ce qu’il fasse
partie intégrante de lui.

Planifier une évasion de prison

Le Midrach Rabba (89:1), au début de Mikets, évoque ce probleme.
Il est question de l'attitude de Yossef Hatsadik en prison. Il n'était pas
fautif et il désirait en sortir. Il en fit la tentative. Apres avoir interprété
le réve de I'un des prisonniers, il déclara : “Rappelle-toi de moi lorsque
tu sortiras d’ici. Agis pour que je quitte ces lieux, car je n'ai rien a faire
ici, je suis innocent.”

Mais le prisonnier sortit de prison et rien ne se passa. MW 131 X9
A0 MK PWnn - le maitre-échanson ne se souvint pas de Yossef, 1w
- et il loublia. En d'autres termes, il ne le grava pas dans son esprit ; de
temps en temps, au début, cela lui traversa l'esprit, mais il reportait
toujours laction. “Je m'en occuperai, mais 13, le moment n'est pas
opportun. Plus tard.” Et enfin 12w - Il 'oublia totalement.

Arréter une évasion de prison
Yossef était en prison et le temps passait : des jours, des semaines
et des mois s'’écoulaient, et Yossef attendait encore la bonne nouvelle.
Finalement, deux ans s'écoulerent et : " NI PN " - ce fut un
intervalle de deux années et enfin, la situation commenca a changer.
Les termes : “Ce fut au bout de deux années” semblent étranges
pour les initiés du lachon hakodech. On se serait plutot attendu a la

Torat Avigdor : Paracha Mikets 7



phrase plus courante : DIW W "X 711, ‘Ce fut apres deux ans. Le
Midrach releve cette formulation inhabituelle et explique quil y a
certainement eu une fin. Ypn »1 fait référence a la fin d'une certaine
période de temps. Et les Sages cherchent a savoir de quoi il s'agit.

La fin du coeur en pierre

Ils appliquent a ce récit un verset mystérieux de Yov : oW yp -
Hachem a mis fin ... 99K 128 - a la pierre de Uobscurité (28:3) et affirment
que cest une référence a notre protagoniste : il s'agit du coeur de pierre
de Yossef. Yossef Hatsadik ? Un cceur de pierre ? Qu'est-ce que cela
signifie ?

Vous savez que Yossef quitta la maison a I'dge de dix-sept ans.
C'était le cadet, et d'apres le Targoum, c’était un enfant avisé. Si votre
pere a déja un certain age a votre naissance, c'est le meilleur pere
possible. Si vous avez un jeune pere de dix-neuf ans et que vous étes
l'ainé, votre pére ne sait pas encore grand-chose. Au fil des années, il
devient un meilleur pere. Or, Yaakov avait déja un bel age a la naissance
de Yossef, et il était le meilleur pere possible.

Malgré tous les efforts investis par son pere, Yossef avait tout juste
dix-sept ans et avait encore besoin d'une pratique intensive. De ce fait,
en prison, il commit une erreur.

Lerreur de confiance
C'est une erreur relative. Pour nous, ce ne serait pas une erreur.
Mais pour un grand homme comme Yossef Hatsadik, & son niveau,
c'était une erreur.

Quelle erreur ? Il implora le maitre échanson : “Souviens-toi de

(1)

mol.

Quelle est la faute ici ? Réponse : le prophéte Yirmiyahou dit : 917K
OIN2 M2’ WK 1230 - Maudit soit Thomme qui met sa confiance en un
mortel, iY77 W32 OW1 —prend pour appui un étre de chair (17:5).

Des beeufs humains
Que sont les étres humains ? De la pure chair. Si vous passez
devant le boucher, allez-vous faire confiance a un quartier de beeuf ?
Or, un maitre-échanson est un quartier de beeuf, c’est tout. Et Yossef fit
l'erreur de placer son espoir en lui.

I1 n'était nullement répréhensible de vouloir tenter de sortir. Il
devait certainement tenter sa chance. Mais la question est de savoir a

8 Torat Avigdor : Paracha Mikets



quel point il comptait sur lui. Tout dépend combien votre coeur est
attendri par l'idéal d'un bita’hon authentique, en s'appuyant sincérement
sur Hachem. Et le cceur de Yossef devait étre davantage attendri. Dans
une certaine mesure, Yossef était 1571 72 o1 - il puise sa force dans un
morceau de viande.

S’appuyer sur l'échanson

Lorsque l'échanson quitta la prison pour réintégrer son poste
aupres de Pharaon, dans une certaine mesure, les prieres de Yossef
l'accompagnerent. Yossef priait constamment a Hachem ; mais lorsque
Yossef s'apercut que I'échanson était submergé de gratitude - cétait
Yossef qui l'avait fait sortir de ce trou - en partant, il lui dit : “Compte
sur moi”, et donc Yossef glissa quelque peu : il sappuya sur cette
promesse. Et ce fut une grande erreur !

Yossef ne lui fit pas confiance, il va de soi qu’il ne plaga pas
uniquement sa confiance en lui ; il s'appuyait sur Hachem. Mais
néanmoins, il comptait quelque peu sur ce non-Juif et une partie de sa
confiance en Hachem s'évapora avec cet homme.

En conséquence, Hachem dit : “Yossef, tu as quitté la maison trop
tot, tu n'avais que dix-sept ans. Ta formation n'est pas achevée et Je
dois tenseigner un peu plus longtemps. Ton coeur est encore de pierre.
Il te manque quelque sensibilité a ce principe remarquable du bita’hon :
personne dans ce monde ne peut taider.

Si seulement nos ceeurs, a 'age de 120 ans, étaient aussi tendres
que celui de Yossef a dix-sept. Mais comparé au niveau de Yossef, c'était
considéré comme un cceur en pierre. Et Hachem jugea qu'’il devait subir
encore un entrainement.

Déceptions au jour le jour

Ce ne fut pas une occurrence unique. Au bout du premier jour,
Yossef espérait obtenir de bonnes nouvelles du palais. Mais le premier
jour s’écoula et rien ne changea.

Il se rendit chez le surveillant de la prison. “Ai-je recu du courrier
?” Pas de lettres aujourd’hui. Le lendemain, aucun courrier. Les jours
sécoulaient et chaque jour, Yossef était décu. Ses projets, ses espoirs,
sa confiance dans I'échanson, étaient contrariés.

Peu a peu, Yossef se fit a idée que tout n'était qu'un réve, que le
maitre-échanson n'était quun étre de chair et de sang. Des mois

Torat Avigdor : Paracha Mikets 9



passerent, puis une année. Désormais, Yossef se disait : “Tu mérites un
coup de pied, Yossef. Comment peux-tu placer ta confiance dans les
étres humains ?”

Chaque jour, il se répétait cette idée jusqua ce quenfin, il renonce
au moindre espoir de réalisation de son plan. Au bout de deux ans,
c’était totalement effacé de son ceceur. Son cceur dur, pour ainsi dire,
s’était attendri. Yossef était revenu a 100 % d’émouna et de bita’hon :
“Seul Hachem est en mesure de me libérer. Ce n'est pas I'échanson ou
autre chose, mais uniquement Hachem?”

Le grand chimiste

Le Midrach affirme que Hachem mesura ces deux années, tel un
chimiste dans un laboratoire. Un chimiste ne se contente pas de
distribuer un matériau au hasard ; il ne prend pas un seau rempli d'un
certain matériau pour le verser dans un autre seau. Non ; il le mesure
avec exactitude, a l'aide d'un instrument de mesure. La précision est de
mise.

Donc Hachem a vy 0w; 1l placa une limite sur la durée, la déception
endurée par I'échec de son plan, nécessaire pour Yossef afin d’attendrir
son ceeur de pierre qui sappuyait sur 'homme. o )W ypn " - Et
finalement, les deux ans sécoulérent et Hachem vit dans le coeur de
Yossef qu’il était devenu exceptionnel au niveau du bita’hon, il avait
purifié son ceeur, et tout se mit en branle.

L'ancien commentaire

Cest le sujet d'un commentaire du roi David sur le ‘Houmach. Le
chapitre 105 du Téhilim décrit Yossef en prison : 931 Y222 1y - ils
affligérent ses pieds avec des chaines de fer en prison, iwn1 X2 9172 - son
corps fut retenu par le métal. En d’autres termes, il était enchainé avec
des chaines métalliques dans le donjon. Jusqua quand ? 12TXINY Y -
jusqu’a ce que s'accomplisse la prédiction de Hachem, 1MNoIY 1 MNK - la
parole de Hachem lavait purifié (Téhillim 105: 18-19).

Quel est le sens de : “La parole de Hachem lavait purifié ?” La
parole de Hachem l'avait libéré, cest tout. Quel est le sens de ce terme
“purifié” ?

Réponse : Hachem le garda en prison deux années
supplémentaires. Cétait Sa parole. Tous ces jours dattente : des
journées de déceptions dans 'homme, des déceptions dans des projets

10 Torat Avigdor : Paracha Mikets



qui avaient mal tourné, cest ce qui purifia Yossef de cette petite lacune
en bita’hon.

Et soudainement : f1y18 98 X137 - il se tient devant Pharaon (Mikets
41:14). Il a trente ans et il parle au roi. Trente ans, ce n'est encore rien ;
de nombreux hommes de trente ans ont un ceceur en pierre d'un enfant
de trois ans. Mais Yossef était différent, car il avait fait usage de ses
déceptions pour acquérir un lev bassar. Il s'était préparé avec émouna
et bita’hon.

Préparé pour de bonnes surprises

Il était désormais prét pour une autre forme de surprise : celle de
la bonne fortune. A dix-sept ans, cette bonne fortune aurait pu lui faire
perdre les pédales . “C'est moi, mon interprétation du réve, qui m’a fait
valoir cela” Mais désormais, Yossef était déja passé par le feu. Il savait
que : OIRA MY WK 1230 WX - Maudit est celui qui place sa confiance
dans un étre humain, méme si cet étre humain est vous-méme. “1y52”
dit-il a Pharaon. “Ce n'est pas moi. Seul Hachem peut placer dans ma
bouche l'interprétation de ton réve”

Clest le résultat de la déception et l'utilisation de celle-ci pour
créer un ceeur plus tendre, un ceeur attendri par les grands idéaux
requis pour la création d'un esprit de Torah. Cest la grandeur de "nom
O27wan 2R 29 NR - retirer le ceeur de pierre, W3 29 O3Y MNN - et
acquérir plutot un ceeur de chair (Yéhezkel 36:26).

Troisieme partie : Notre coeur de
pierre

Un savoir livresque

Ceci nous amene a une phrase capitale du ‘Hovot Halévavot. Il
nous appartient d'étudier un principe essentiel du ‘Hovot Halévavot.

Il affirme que, parfois, il nous arrive toutes sortes dévénements
inattendus. Et ce ne sont pas des hasards. C'est un systeme suivi par
Hachem et destiné a 'homme dans ce monde : un systeme de surprises
et de situations inattendues. Cest I'une des méthodes de Hachem
destinées a nous raffiner dans ce monde, I'un des moyens d’acquérir un
lev bassar.

Torat Avigdor : Paracha Mikets 1



On peut se raffiner en étudiant des ouvrages de Moussar. Il est
évident que si I'on étudie le Chaar Bahita’hon du ‘Hovot Halévavot, cela
jouera en notre faveur. Les idées circulent dans notre esprit et nous
devenons quelqu'un d’autre, c'est évident.

Mais ce n'est pas facile, il faut du travail. Il faut étudier le texte
dans les mots a maintes reprises. Et méme de cette facon, il n'est pas
garanti quils pénetrent en vous. Du travail est nécessaire pour que
votre cceur de pierre se transforme en coeur de chair.

Savoir de la rue

Hachem s’active dans ce sens. Il ne vous laisse pas rester un moins
que rien et de ce fait, Il vous donne des occasions ; Il planifie des
surprises destinées a vous extirper de votre stupeur de pierre. Et I'une
delles, affirme le ‘Hovot Halévavot, ce sont de mauvaises nouvelles
inattendues, a D.ieu ne plaise.

Prenons par exemple un courtier en valeurs immobilieres qui
prospere. 1 a des clients et de nombreux amis. Il réve d'une grande
fortune, car il voit comment elle s'accumule. Mais soudain, suite a un
krach boursier, il est ruiné. Il a perdu tout son argent et également son
travail. Plus personne n'achete d’actions.

Cet homme était ambitieux. Il était arrogant, certain de sa
situation. Il était au sommet, et soudain, il est mis a terre. Il n'a méme
pas les moyens de payer son loyer. Il est ruiné.

Une vie de déceptions

Cest une forme de surprise soudaine, explique le ‘Hovot
Halévavot, qui touche tout le monde. Pas sous cette forme aussi
drastique, on l'espere, mais Hachem envoie des déceptions a tout le
monde. Elles n'ont pas lieu au hasard, mais sont envoyées a dessein.
Clest un systeme suivi par Hachem afin de vous inculquer cette lecon
capitale : Il est totalement responsable de tous les événements de votre
vie ; vous n'étes pas l'auteur de votre destin.

Et cela fait parfois mal ; ce n'est pas facile lorsque les plans que
vous avez élaborés tombent a l'eau. Mais cest l'objectif : mettre en
mouvement votre esprit. On doit étre stimulé a penser : “Que se passe-
t-ilici ?!” Autrement, vous ne réfléchiriez jamais.

Méme si vous aviez pris une certaine disposition et espéré quelle
se réaliserait d'une certaine maniere, Hachem vous fait parfois une

12 Torat Avigdor : Paracha Mikets



faveur et Il détruit vos projets. Il vous enseigne une lecon tres valable :
“Je suis le Roi. Je suis aux commandes, et pas toi. De ce fait, ne tappuie
pas sur tes projets. Ne t'appuie pas sur les humains. Dans tout ce que tu
entreprends, retiens que tout vient de Moi !”

Cette lecon est tres valable. Vous pensez diriger le show, mais
Hachem vous dit : “Non, oublie cela. Je suis le seul acteur ici !” 11
attendrit votre coeur, tout comme Il le fit pour Yossef Hatsadik.

Bita’hon a Manhattan

Prenons un homme qui doit se rendre chez un spécialiste, un
médecin renommé, chez lequel il faut prendre rendez-vous plusieurs
mois a l'avance. Le jour venu, vous devez prendre congé, ce qui déplait
a votre patron. Mais vous n'avez pas eu le choix, et vous attendiez ce
rendez-vous depuis longtemps.

Vous étes dans le taxi en route pour Manhattan. Arrivé dans le
bureau du médecin, la secrétaire assise derriéere le bureau — sans méme
lever les yeux - vous informe que le médecin a eu une urgence et ne
viendra pas au cabinet aujourd’hui. “Vous devez rentrer chez vous et
appeler le bureau demain pour prendre un nouveau rendez-vous.”

Ah, vous étes décu ! Tous ces plans et ces préparatifs pour rien...

Non, ce n'est pas en vain ! C'est une grande occasion que Hachem
vous a octroyée. Pourquoi Hachem a-t-Il orchestré cette succession
d’événements ? Pour éliminer votre coeur de pierre et vous enseigner
cette lecon essentielle : lorsque vous élaborez des projets, faites
confiance exclusivement a Hachem. Tout est entre Ses mains !

Imiter Yossef Hatsadik

Ainsi, lorsque vous quittez le cabinet, au lieu de ressentir une
déception et une colere, retenez que cest une grande opportunité.
Cest I'occasion pour vous de méditer, tout comme Yossef le fit pendant
deux ans. “Que pensais-je, en agissant de maniere mécanique, sans
retenir que ce n'est pas le maitre-échanson ni le médecin a Manhattan ;
cest uniquement Hachem. Bien entendu, vous devez demander de
l'aide au maitre-échanson, et bien entendu, vous devez trouver le
meilleur spécialiste, mais lorsque vous réfléchissez a l'idée que vous
avez besoin de Hachem pour tout, cest ce qui importe le plus.

On peut se livrer a cette activité dix fois par jour. Car il y aura
toujours des événements qui ne se déroulent pas exactement comme

Torat Avigdor : Paracha Mikets 13



vous escomptez et chaque petite déception est 'occasion d’apprendre
cette lecon de bita’hon ; Hachem est le Maitre supréme et personne
d’autre. Pour penser comme Yossef : “Pourquoi Hachem m’a-t-1I dé¢u ?
Pour m'enseigner cette lecon importante : je suis tenu de m'appuyer sur
Hachem et de savoir qull est tout”

Un petit peu beaucoup

Ce n'est pas pour autant que c'est facile. Il n'est pas toujours facile
de réagir comme il se doit, car vous €tes vraiment décu. Vous devez
alors vous saisir de vos émotions naturelles pour les accorder avec
votre intellect, en réitérant ce principe : cette déception fait partie du
plan divin, pour nous enseigner le bita'hon. Ce n'est pas évident.

Mais il faut poursuivre dans cette voie, car l'un des objectifs de
cette déception est de nous apprendre a nous reposer sur Hachem. On
peut l'avoir lu dans un livre de Torah ou entendu dans un cours, mais le
ceeur reste de pierre. C'est uniquement lorsqu'on a perdu de l'argent ou
manqué son train qu'on a 'occasion d’adoucir notre cceur.

Méme si la douleur de la déception effleure son esprit, la lecon
peut étre apprise. On peut se répéter cette pensée : “Cest une occasion
pour moi. Je peux acquérir le bita’hon uniquement en raison de ma
déception”

Vous nallez pas pour autant chanter et danser parce que vous
avez perdu de l'argent, ce ne serait pas naturel. Mais un peu de bita’hon
pénetre dans votre conscience. “Je devrais peut-étre progresser dans le
bita’hon dans ce sillage”, vous avez déja marqué une victoire. Vous avez
quelque peu intégré I'idée qull est 'Auteur de votre destin, et un peu de
bita’hon vaut beaucoup.

De meilleures surprises

Nous parlons certes de déceptions ce soir - c'est le récit de Yossef
apres tout - mais un autre type de surprises existe.

Lorsque j'étais jeune homme, jai lu une histoire vraie qui explique
parfaitement ce que je cherche a vous expliquer. Il sagit de deux
personnes mortes le méme jour en raison de la méme histoire, mais
pour des raisons opposées.

Un jour, un comptable annonca sombrement a son client aisé,
vivant a Paris : “J'ai une terrible nouvelle a vous annoncer. Vos finances
ont fait naufrage, et il ne vous reste que 100 000 francs sur les millions

14 Torat Avigdor : Paracha Mikets



que vous déteniez” En entendant cette nouvelle, 'homme eut une crise
cardiaque et mourut sur le coup. 100 000 francs ? Savez-vous ce que
cela représente ? C'était un pauvre. Il mourut de déception sur place.

Son avocat chercha immédiatement dans ses papiers et découvrit
son testament. Cet homme n’avait pas d’héritier, a 'exception d’'un seul,
un neveu tres pauvre. Cet homme était un mendiant, sans source de
revenus. Ils envoyerent rapidement un messager pour informer le
neveu quil avait hérité de 100 000 francs. En entendant la bonne
nouvelle, il eut une crise cardiaque et décéda.

Des cceurs tendres, pas des crises cardiaques

Nous avons ici des surprises soudaines de type différent. Lune est
un grand revers et l'autre, un grand succes. Ecoutez les paroles de ce
grand homme, le ‘Hovot Halévavot. 1l affirme que ces deux surprises
ont un seul objectif : pas celui de vous donner une crise cardiaque, mais
de vous donner un cceur en chair : pour attendrir votre coeur et vous
enseigner que vos affaires ne sont pas de votre ressort ; c'est Hachem
et non vous qui dirigez les opérations.

Que vous soyez l'oncle riche ou le pauvre neveu, que la surprise
soit une déception ou une bonne nouvelle, c'est I'un des objectifs ; vous
faire acquérir un coeur tendre.

Le Chidoukh surprise

Les bonnes nouvelles soudaines touchent tout le monde. Je
replonge dans le passé de ma petite vie, et souvent, jai bénéficié de
bonnes nouvelles par surprise. Je me souviens, lorsque je cherchais un
chidoukh pour ma fille, javais envoyé des chad’hanim partout, mais
personne ne répondit. Je déployais des efforts, mais rien n'aboutissait.
Soudain, un beau chidoukh fit son apparition, venu d'une direction
inattendue. Un Roch Yéchiva me téléphona et me proposa l'un de ses
meilleurs garcons.

Je cherchais dans une direction, et ce chidoukh arriva d'une tout
autre direction. C'est une occasion ! La surprise du bonheur ! Ne la
laissez pas s'échapper ! Tout le monde a de belles surprises dans sa vie
et il faut les mettre a profit. Tirez de cette situation autant de bita’hon
que possible. Etudiez-la et remémorez-vous qui est IAuteur de votre
destin.

La vie nous réserve toutes sortes de surprises inattendues et nous
devons toutes les mettre a profit, car le but de notre existence dans ce

Torat Avigdor : Paracha Mikets 15



monde est d’attendrir notre coeur, détudier la lecon du bita’hon. Et a
Iinstar de Yossef, nous devons exploiter a la fois les déceptions et les
réussites pour nous rappeler Qui controle véritablement notre vie.

Q

Passez un excellent Chabbath !

EN PRATIQUE

Attendrir notre ceeur chaque jour

Le cceur de Yossef Hatsadik se transforma en coeur
de chair sous la direction de Hachem. Toutes les
déceptions et les réussites sont mesurées avec
précision par Hachem, afin de nous offrir des
occasions d’attendrir notre cceur au grand idéal du
bita’hon. Cette semaine, bli néder, je passerai une
minute chaque jour a penser a un événement - que
ce soit une déception ou une réussite - qui ne se
déroula pas comme prévu. Et je considérerai la
lecon que Hachem veut minculquer de cet
événement, pour parvenir a adoucir mon coeur.

VOUS VOUS SENTEZ INSPIRE ET STIMULE ?

CONTRIBUEZ A DIFFUSER CE
SENTIMENT AUX JUIFS DU
MONDE ENTIER.

HTTPS: // TORAHBOX.COM/8VB3

Torat Avigdor s'efforce de diffuser la Torah et la hachkafa de
Rabbi Avigdor Miller librement dans le monde entier, avec le
soutien d'idéalistes comme VOUS, qui cherchent a rapprocher
les Juifs de Hachem.

Rejoignez ce mouvement dés maintenant !

16 Torat Avigdor : Paracha Mikets



